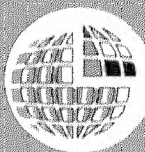


أسامة عبدالمجيد العاني

المنظور الإسلامي للتنمية البشرية



اهداءات ٢٠٠٣

اتحاد كتابه و أدباء الإمارات

دولة الإمارات العربية

**المنظور الإسلامي للأنسجة البشرية**

## **مركز الإمارات للدراسات والبحوث الاستراتيجية**

أنشئ مركز الإمارات للدراسات والبحوث الاستراتيجية في 14 آذار / مارس 1994 كمؤسسة مستقلة تهتم بالبحوث والدراسات العلمية لقضايا السياسية والاقتصادية والاجتماعية المتعلقة بدولة الإمارات العربية المتحدة ومنطقة الخليج والعالم العربي . وفي إطار رسالة المركز تصدر دراسات استراتيجية إضافة جديدة متميزة في المجالات السياسية والاقتصادية والاجتماعية .

### **هيئة التحرير**

جمال سند السويدي رئيس التحرير  
عايدة عبدالله الأزدي مديرة التحرير

### **الهيئة الاستشارية**

|                                             |                     |
|---------------------------------------------|---------------------|
| جامعة أسيوط                                 | إسماعيل صبري مقلد   |
| جامعة الإمارات العربية المتحدة              | ابتسام سهيل الكتببي |
| جامعة الملك سعود                            | صالح المانع         |
| جامعة بيروت العربية                         | محمد المجلذوب       |
| جامعة الإمارات العربية المتحدة              | فاطمة الشامي        |
| جامعة الملك سعود                            | ماجد المنيف         |
| مركز الإمارات للدراسات والبحوث الاستراتيجية | علي غانم العربي     |

### **سكرتارية التحرير**

أمين أسعد أبو عز الدين  
عماد قدرة

# دراسات استراتيجية

المنظور الإسلامي للتنمية البشرية

أَسَامِةُ عَبْدُ الْجَيْدِ الْعَائِنِي

العَدْدُ 70

تصدر عن

مركز الإمارات للدراسات والبحوث الاستراتيجية



**محتوى الدراسة لا يُعبر بالضرورة عن وجهة نظر المركز**

© مركز الإمارات للدراسات والبحوث الاستراتيجية 2002

جميع الحقوق محفوظة

الطبعة الأولى 2002

ISSN 1682-1203

ISBN 9948-00-003-X

توجه جميع المراسلات إلى رئيس التحرير على العنوان التالي:

دراسات استراتيجية - مركز الإمارات للدراسات والبحوث الاستراتيجية

ص. ب 4567، أبوظبي

دولة الإمارات العربية المتحدة

هاتف: + 9712 - 6423776

فاكس: + 9712 - 6428844

e-mail: pubdis@eessr.ac.ae

[www.eessr.ac.ae](http://www.eessr.ac.ae)

## **المحتويات**

|    |                                                                    |
|----|--------------------------------------------------------------------|
| 7  | مقدمة                                                              |
| 10 | مفهوم التنمية البشرية من وجهة النظر الاقتصادية                     |
| 28 | الإسلام والتنمية البشرية                                           |
| 54 | الموارد المالية وأوجه الإنفاق في الإسلام وعلاقتها بالتنمية البشرية |
| 67 | تطبيقات التنمية البشرية في العصر النبوي المدنى                     |
| 76 | الخاتمة                                                            |
| 81 | ملحق                                                               |
| 85 | الهروامش                                                           |
| 95 | نبذة عن المؤلف                                                     |



## مقدمة

يواجه الإنسان الحديث مشكلات جمة في حياته تقضى مضجعه وتؤرقه ، ييد أن أكثرها تأريقاً مسألة كسب رزقه التي تتعلق بالجانب الاقتصادي لحياته . وكثيرة هي النظريات التي حاولت تفسير سلوك الإنسان وإرساء قواعد معينة لسلوكه الاقتصادي ، غير أن أشهرها النظرية الرأسمالية التي اعتمدت السوق أساساً لها ، والتي شهدت تطوراً كبيراً على مر العصور ، وتوصف الدول الرأسمالية بأنها قد حققت معدلات عالية لرفاهية الإنسان . وهناك النظرية الماركسية التي اعتمدت المادية الجدلية أساساً لها ، واستطاعت أن تحكم نصف العالم لفترة تربو على سبعة عقود ، إلا أنها أخفقت (تطبيقياً) إخفاقاً ذريعاً قبل سنوات قليلة ؛ الأمر الذي فتح الباب على مصراعيه للفكر الرأسمالي كي يصل إلى مدعياً لنفسه الصواب والتفوق على غيره من الأنظمة .

وعلى الرغم مما أحيلت به النظرية الرأسمالية من إشادة وثناء ، فلم يربح الإنسان في المجتمعات الرأسمالية سوى تحوله إلى "مستهلك رشيد" ، يسعى إلى تحقيق أكبر نفع اقتصادي ، متناسياً إنسانيته في خضم مشكلات الحياة ، ولاهناً وراء تحقيق أكبر منفعة وربح ، أما واقع الحال فتوافيها الإحصاءات بأرقام مذهلة عن تزايد حجم العاطلين عن العمل في البلدان الرأسمالية وارتفاع معدلات التضخم ، والأخطر من ذلك كله الأزمات التي تعصف باقتصادات تلك البلدان ، وما يتحمله الإنسان من جرائها ؛ إذ يشير تقرير التنمية البشرية الصادر عن برنامج الأمم المتحدة

الإنمائي عام 1998، إلى أن الولايات المتحدة الأمريكية تحتل مرتبة الصدارة بين بلدان منظمة التعاون الاقتصادي والتنمية من حيث الشروط المادية والحرمان على السواء، فرغم تفوقها بأعلى نصيب للفرد من الدخل، يعيش فيها ما يصل إلى 16.5% من السكان في فقر حسب دليل الفقر البشري<sup>(1)</sup>.

وليس حال البلدان الإسلامية بأفضل منها، فهي تندرج تحت صفة البلدان النامية التي لم تستطع بعد تخطي مصاف العالم الثالث والانتقال إلى مصاف الدول المتقدمة؛ إذ يشير التقرير نفسه إلى أن 4.4 مليارات نسمة يعيشون في البلدان النامية، لا يتمتع زهاء ثلاثة أخماسهم بمرافق الصرف الصحي الأساسية، ولا يحصل زهاء ثلثهم على مياه الشرب النقية، ويفتقرون إلى السكن اللائق، ويعيش خمسهم دون إمكانية الحصول على الخدمات الصحية الحديثة، ولا يصل خمس أطفالهم إلى الصف الخامس الابتدائي ويعانون نقص التغذية.

وعلى الرغم من خطط التنمية التي اعتمدت منذ منتصف القرن العشرين في مختلف الأقطار الإسلامية، فإنه يلاحظ محدودية نتائجها في أقطار معينة وإخفاقها في أقطار أخرى. ورغم ازدياد حجم المبالغ الطائلة التي أنفقت على التنمية، ماتزال أغلب بلداننا تراوح مكانها ولم تتحفظ بعد عتبة البلدان النامية. ويرجع السبب في ذلك إلى اعتمادنا على أنماط جاهزة للتنمية (شرقية أو غربية) صلحت في بلدانها الأصلية، وحاول المطبقون استنساخها في بلادنا ونسوا أن لنا خصوصيتنا التي تختلف بها عن غيرنا، ومن ثم عجز التفوق الذي تحقق هناك عن إعادة نفسه عندنا.

وفي النصف الثاني من ثمانينيات القرن العشرين تعالت الصيغات مطالبة بنهوض البلدان النامية وداعية إلى اتباع أسلوب جديد - حسب رأيها - لتحقيق التنمية، يضع الإنسان نصب عينيه هدفاً ووسيلة للتنمية في آن معاً، وقد تبنت الأمم المتحدة هذا الأسلوب وأطلقت عليه تسمية "التنمية البشرية".

والغريب أن البلدان النامية (والإسلامية ضمنها) لا تكاد أن تسمع بوجود هذه المعالجات حتى تعدّها الوصفة السحرية لعلاج الإخفاقات السابقة والبرأس الكفيل بإنارة الدرج المظلم للتنمية. ولا نعترض هنا على أهمية هذا الأسلوب وإنما ننتقد الفراغ الفكري الذي تعانيه البلدان الإسلامية وانفصالها عن دينها وتاريخها ونظامها الاقتصادي، بل جهلها العقيم به وبذاته وتطوره. وقد أدى عداء الغرب لهذا الدين من جهة، وتقصير أهله في إيضاح معالم نظامه الاقتصادي من جهة أخرى، إلى تناسي ما يمتلكه هذا النظام من حلول واضحة لمشكلات هذه البشرية. إن السبيل إلى استذكار ذلك يكمن في العودة إلى الأصل، أي إلى المعاملات والقواعد الاقتصادية التي أرسىت في صدر الإسلام في عهد الرسول ﷺ وتطبيقات خلفائه الراشدين واجتهادات فقهائه فيما بعد.

وفي محاولة للوصول إلى وضع لبنة في بناء السياق العلمي للنظام الاقتصادي الإسلامي كان المسعى في إنجاز هذا البحث والذي اشتمل على أربعة محاور؛ حيث تطرق الأول إلى مفهوم التنمية البشرية من وجهة النظر الاقتصادية، في حين تناول الثاني الإسلام والتنمية البشرية، ويبحث الثالث في النظام المالي للإسلام ودوره في تمويل التنمية البشرية. وتم أخيراً

في المحور الرابع التطرق إلى بعض التطبيقات النبوية التي تتواءم والتنمية البشرية .

إن الرجوع إلى كتاب الله وسنة نبيه وهدي خلفائه واجتهادات فقهائه ، التي ينبغي تحديثها بما يخدم عصرنا دون محاولة تسويف الأصول بل عن طريق الفهم الجديد لتلك الأصول بفتح باب الاجتهداد ، كفيل بتحقيق النهوض وإزالة الجمود الذي اعترى مفكرينا وشبابنا ووضع البديل للإخفاقات الفكرية للنظرية الماركسية والرأسمالية ، والأخذ بيدنا لشق طريقنا المستقيم وأداء الدور الذي أراده الله لنا في هذه الحياة .

## مفهوم التنمية البشرية من وجهة النظر الاقتصادية

### التطور التاريخي لمفهوم التنمية البشرية

حاولت البلدان النامية الخروج من دائرة التخلف معتمدة الكثير من النماذج المرسومة أصلاً في مدارس الفكر الغربية ، وعلى الرغم من اختلاف مناهج هذه المناهج فإنه يمكن وصفها باعتمادها الجانب المادي أساساً لتحقيق النمو الاقتصادي وخصوصاً "عنصر رأس المال " . وحتى كارل ماركس الذي أحدث انقلاباً في منحى الفكر الاقتصادي عزا عوامل التغيير إلى الجوانب الاقتصادية فقط ؛ ذلك لأنه تقليدي النشأة . وعلى الرغم من تأثر شومبيتر بالنظرية الماركسيّة ، فإن غوذجه أحدث قفزة نوعية في مفهوم التنمية «عندما ذكر بأن الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية التي تسود المجتمع تؤثر في نموه الاقتصادي»<sup>(2)</sup> ، وبهذا يكون هو أول من أكد

أهمية الجانب الاجتماعي وأثره في التنمية. ومع أن أوскаر لأنكه في نموذجه الشوري للتنمية الاقتصادية أكد أهمية «زيادة إنتاجية العمل»<sup>(3)</sup> في تحقيق التنمية، إلا أنه أهمل دور العنصر البشري في تحقيق هذه الزيادة.

عدت نظرية الدفعة القوية لروزنستين عام 1957 التنمية «عملية مضنية تدعو إلى إجراء تغييرات شاملة في المجتمع المتخلّف، وتنقله من مستوى معيشي منخفض إلى مستوى أعلى»، إضافة إلى عدد من الإجراءات أهمها إحداث «تغيير قوي وجارف في عقلية الإنسان نفسه وفي تفكيره وثقافته ووضعه الحضاري»<sup>(4)</sup>، وبذلك تم تأكيد أهمية العنصر البشري صراحة. غير أن فشل النماذج المستوردة في تحقيق نمو أو تنمية في بلدان العالم الثالث، وفي رد فعل على النتائج المشوهة التي أحدثتها تلك النماذج، طرحت استراتيجية إشباع الحاجات الأساسية التي هدفت إلى رفع مستوى معيشة الفرد التي تدهورت بسبب تطبيق الاستراتيجيات التنموية السابقة؛ إذ أثبتت بشكل ملموس أن التنمية تنهض على أكتاف الفقراء وهم آخر من يستفيد منها<sup>(5)</sup>.

وبعد أن اعترفت الأمم المتحدة بكون السبعينيات والثمانينيات «عقداً ضائعـة» للتنمية فإن ذلك لم يؤد إلى انتشار البلدان النامية من دائرة التخلف. وتزامناً مع الآثار الاقتصادية والاجتماعية السلبية التي أحققتها برامج التكيف الهيكلي في اقتصادات البلدان المطبقة لها، كانت الحاجة إلى تبني مفهوم جديد للتنمية يعطي الإنسان الدور الأهم والقدرة على النهوض بالتنمية، فتبنت الأمم المتحدة عام 1990 مفهوم التنمية البشرية.

يتطلب البحث في تطور هذا المفهوم الرجوع إلى أصل استخداماته؛ إذ لم يكن هذا المصطلح شائعاً كما هو موجود حالياً، بل الذي شاع حينها هو مفهوم تنمية الموارد البشرية الذي ورد في قرار الجمعية العامة للأمم المتحدة الصادر عام 1962 حول دور الأمم المتحدة في تدريب الكوادر الوطنية لتسريع التصنيع في الدول النامية، حيث نص على «أن الجمعية العامة تعتبر أن مهمة تسريع التصنيع، والتي تشكل شرطاً لا بد منه لتنمية الاقتصادات الوطنية، تتطلب توفير تسهيلات لتأمين التعليم العام وعدداً من الكوادر الفنية الوطنية المدرية تدريباً جيداً». ولقد ظل هذا المفهوم واضحاً في أبيات الجمعية العامة للأمم المتحدة حتى منتصف الثمانينيات، حيث تم اعتبار «تدريب الكوادر الوطنية المؤهلة يشكل جزءاً مهماً لا ينفصل عن تنمية الموارد البشرية»<sup>(6)</sup>.

اعتمدت الأمم المتحدة التعليم والتدريب نواة أساسية لتحقيق التنمية، حيث حددت ثلاثة أوجه رئيسية لتنمية الموارد البشرية هي<sup>(7)</sup>:

1. استخدام أفضل للقوى العاملة من خلال توفير مستويات أعلى من التشغيل المنتج.
2. تحسين نوعية القوى العاملة من خلال التعليم المهني والتدريب.
3. حفز الدعم الشعبي لجهود التنمية الوطنية وإشراكه أوسع للفئات الاجتماعية.

ولقد ظل التركيز على تنمية الموارد البشرية على حاله طوال السنتين والسبعينيات إلا أنه صار أكثر توسيعاً خلال الثمانينيات، وتزايد هذا الاهتمام عندما وضع الجزء وهو «تنمية الموارد البشرية» ضمن الكل وهو

"التنمية البشرية" ، كما جرى تأكيد ضرورة النظر إلى مختلف جوانب السياسة الاجتماعية بشكل منكامل .

وي يكن إجمالاً تلخيص مسيرة مفهوم التنمية البشرية عبر العقود الأربع التي سبقت السبعينيات بالقول «إنها ركزت خلال الستينيات على كونها "العنصر المتبقى للتنمية" ، وفي السبعينيات تم التركيز على تخفيف وطأة الفقر وتوفير الحاجات الأساسية، في حين أوضحت الثمانينيات الجانب المهم»<sup>(8)</sup> .

حصلت قفزة نوعية مع صدور تقرير التنمية البشرية لعام 1990 ، فبعد تطور مفهوم تنمية الموارد البشرية كي يشتمل على ضم القدرات البشرية كافة لاستخدامها في العملية الإنتاجية وذلك في أواخر الثمانينيات ، فإن مفهوم التنمية البشرية قد ركز بالإضافة إلى ذلك على الاستفادة من القدرات البشرية بحيث أصبح الإنسان هو صانع التنمية وهدفها في الوقت ذاته .

اشتملت تقارير التنمية البشرية التي صدرت منذ مطلع السبعينيات على مفاهيم للتنمية البشرية ، فأكملت أنها «عملية تهدف إلى زيادة القدرات المتاحة أمام الناس». ومع كون هذه الخيارات غير محدودة فإنه يمكن تمييز ثلاثة خيارات مهمة تمثل في ضرورة «أن يحيا الناس حياة طويلة خالية من العلل ، وأن يكتسبوا المعرفة ، ويحصلوا على الموارد الالزمة لتحقيق مستوى حياة كريمة» ، ثم تمت هذه الخيارات كي تستوعب الحرفيات السياسية والاقتصادية والاجتماعية واحترام حقوق الإنسان<sup>(9)</sup> . حيث يذكر تقرير التنمية البشرية لعام 1990 أن «للتنمية البشرية جانبين ؛ الأول

هو تشكيل القدرات البشرية مثل تحسين مستوى الصحة والمعرفة والمهارات، والثاني هو انتفاع الناس بقدراتهم المكتسبة إما للتعمق بوقت الفراغ أو في الأغراض الإنتاجية أو في الشؤون الثقافية والاجتماعية والسياسية»<sup>(10)</sup>.

تتبّع التغييرات التي أضافها هذا التقرير في أنه حدد علاقة مفهوم التنمية البشرية مع ما سبّقه من مفاهيم، فمن جهة يؤكد أهمية النمو الاقتصادي إلا أنه لا يعده هدفاً بحد ذاته؛ إذ إن الهدف هو توزيع ثمار التنمية البشرية على أوسع الفئات في المجتمع. أضف إلى ذلك من جهة ثانية أنه رسم الصلة بين نظريات تكون رأس المال البشري وتنمية الموارد البشرية؛ إذ تعتمد الأولى على اعتبار البشر وسيلة العملية الإنتاجية، وتهمل إلى حد بعيد الجانب الآخر في المعادلة والخاص بانتفاع البشر بقدراتهم المكتسبة وكونهم الهدف الأساسي للتنمية.

وأخذت هذه التقارير تصدر تباعاً، وفي كل تقرير تبشر الأمم المتحدة بمفاهيم جديدة للتنمية البشرية؛ ففي الوقت الذي أكدت فيه وضع الناس في محور التنمية، وتحليل القضايا السياسية المحلية، فإنها تؤكد بأن الأسباب الحقيقة للفقر والحرمان البشري تكمن في إجراءات السياسة الوطنية في الدول النامية نفسها كما ورد في تقريري عامي 1990 و1991<sup>(11)</sup>.

ولقد جرت عملية بلورة هذا المفهوم في تقارير التنمية البشرية التي تلت تقرير عام 1990، وفي تقرير عام 1992 جرى تأكيد ضرورة تمييز مفهوم التنمية البشرية عن غيره من المفاهيم، كما تم تأكيد الطابع "الأممي"؛ إذ ذكر التقرير «أن التنمية البشرية فكرة أوسع وأشمل، فهي تغطي جميع

اختيارات الإنسان في كل المجتمعات وفي جميع مراحل التنمية؛ فهي تهتم بالنمو الاقتصادي قدر اهتمامها بالتوزيع، كما تهتم بال حاجات الرئيسية بقدر ما تهتم بالشريحة الكاملة للطفلات الإنسانية، وتهتم بجازق الناس في الشمال بقدر ما تهتم بحرمانهم في الجنوب، وهي تنسج التنمية حول الناس وليس العكس»<sup>(12)</sup>.

كما أعطى التقرير دوراً مهماً للأسوق العالمية وسعى إلى تثبيت مبدأ الأسوق التنافسية باعتبارها تقدم ضماناً أفضل لكافية الإنتاج، ودعا إلى فك القيود الموضوعة على الأسواق باتجاه جعلها مفتوحة لجميع الشعوب. ويخلص تقرير التنمية البشرية لعام 1992 إلى أن الدول النامية ستحتاج إلى استثمارات ضخمة في رأس المال البشري<sup>(13)</sup>.

وقد وسع تقرير التنمية البشرية لعام 1993 مفهوم المشاركة الجماهيرية سواء الاقتصادية أو الاجتماعية أو السياسية، فعرف التنمية البشرية بكونها «تنمية الناس من أجل الناس بواسطة الناس». وتنمية الناس معناها الاستثمار في قدرات البشر، سواء في التعليم والصحة والمهارات حتى يكنهم العمل على نحو متوج ومبدع. والتنمية من أجل الناس معناها كفالة توزيع ثمار النمو الاقتصادي الذي يتحققونه توزيعاً عادلاً وواسع النطاق. والتنمية بواسطة الناس، أي إعطاء كل فرد فرصة المشاركة فيها»<sup>(14)</sup> وعليه فإن الإنسان هو الوسيلة وهو الهدف والغاية.

ويرى تقرير التنمية البشرية لعام 1994 أن وراء صراعات العالم وحالاته الطارئة الكثيرة تكمن أزمة صامتة؛ أزمة نقص تنمية وأزمة فقر عالمي وأزمة ضغوط سكانية متزايدة وأزمة تدن بيئي، وهي أزمات لن

تستجيب للإغاثة الخاصة بحالات الطوارئ، فهي تتطلب عملية صادقة وطويلة من التنمية البشرية المستدامة التي لا تولد غواً اقتصادياً فحسب، بل توفر فوائده توزيعاً منصفاً أيضاً.

أما تقرير التنمية البشرية لعام 1995 فقد توجه نحو بيان وضع المرأة بالنسبة إلى الرجل، موضحاً أن النساء في العالم يشكلن نصف المجتمع الإنساني من حيث الكم لكنهن ما زلن لا يحصلن إلا على نصيب متدرن مما يحصل عليه الرجل من الدخل وفرص العمل والخدمات وغيرها، وأن ذلك لم يقتصر على البلدان النامية بل شمل الدول المتقدمة<sup>(15)</sup>.

وركز تقرير التنمية البشرية لعام 1996 على الإجراءات الذاتية التي يمكن أن تتبعها الأقطار النامية لتحقيق تنميتها البشرية، ووضع بعض التوصيات المهمة لذلك؛ إذ عليها أن تحسن من طبيعة ونوعية النمو الاقتصادي الذي يعد واحداً من الحاجات الأساسية في كثير من البلدان النامية. وأكَّد التقرير ضرورة أن تكون السياسات المرسومة للتنمية نابعة من الظروف المحلية لتلك الأقطار، ودور التعاون الدولي في مساعدة الاستراتيجيات الوطنية على تحقيق التنمية البشرية المستدامة<sup>(16)</sup>.

أما تقرير التنمية البشرية لعام 1998 فقد بحث الاستهلاك والدور الذي يمكن أن يؤديه في التنمية البشرية والكيفية التي يمكن أن يؤدي بها إلى تعزيز التقدم البشري أو إلى عرقلته. فعلى الرغم من الارتفاع الكبير في الاستهلاك الذي بلغ 24 تريليون دولار في هذا العام، فإن هناك أكثر من مليار شخص لا تتوفر لهم فرصة الاستهلاك التي تلبي حاجاتهم الأساسية<sup>(17)</sup>.

وبعد ثبوت الوجه الكالح للعولمة، دعا تقرير التنمية البشرية لعام 1999 إلى عولمة ذات وجه إنساني، فقد جاء التقرير تحت عنوان «البشر وليس الأرباح فقط»؛ ليكشف عن دور العولمة في تعويق الفوائل الموجدة أساساً بين البشر، والبنية على فوارق العلم والاقتصاد والمدنية، ويدعو التقرير إلى خلق توازن بين الاندفاع المحموم وراء جني الأرباح ومشكلات البشر؛ وذلك بتطوير العولمة كي تصبح إنسانية.

أما تقرير التنمية البشرية لعام 2000 فقد هدف إلى تأمين ما أطلق عليه بالحرفيات السبع: التحرر من التمييز حسب الجنس أو العنصر أو الأصل العرقي القومي أو الدين، والتحرر من الخوف من التهديدات المتعلقة بالأمن الشخصي والتعذيب والاعتقال التعسفي وغيرها من أعمال العنف، وحرية الفكر والكلام والاشتراك في صنع القرار، والتحرر من الفاقة، وحرية تنمية إمكانات البشر وتحقيقها، والتحرر من الظلم ومن انتهاكات سيادة القانون، وحرية مزاولة عمل كريم دون استغلال.

### السمات العامة للتنمية البشرية

يمكن إيجاز السمات العامة لنهج التنمية البشرية المستدامة فيما يلي :

1. توجيهه الإنساني؛ إذ يكمن الهدف في إعادة الإنسان إلى موقع الصدارة على خلاف ما جرى في الماضي، فيجب أن تكون التنمية لخدمة الإنسان وتبدأ به وليس العكس، كما أن المهم ليس الدخل القومي وإنما حياة الناس<sup>(18)</sup>.
2. تجاوزه للمصلحة الفردية وتعزيزه لفكرة أن الجماهير مستعدة للتعاون فيما بينها؛ فلا يمكن أن تكون الحقوق والخيارات والفرص الفردية بلا

حدود، فحرية الفرد يمكن أن تنتهك حرية الآخرين؛ لذا لابد من زيادة الإحساس بالمسؤولية الاجتماعية، فالرفاهية الفردية والرفاهية الاجتماعية مترابطتان، وتتطلب التنمية البشرية تماسكاً اجتماعياً قوياً وتوزيعاً عادلاً لفوائد التقدم تجنبآً لحدوث الصراع بين الاثنين<sup>(19)</sup>.

3. شمولية المنهاج؛ فهو يتجاوز فلسفة صندوق النقد الدولي والبنك الدولي التي تضع الدخل أساساً لتحقيق التنمية البشرية، وهذه الشمولية تجعل من منهج التنمية البشرية صالحًا للدول كافة ولنواحي الحياة كلها.

4. تعزيزه للموارد المحلية من خلال اتباع سياسات اقتصادية واجتماعية داخلية التوجيه<sup>(20)</sup>؛ إذ تختتم الظروف الدولية المعاصرة على البلدان النامية الاعتماد على الذات في توفير موارد التنمية البشرية، وإلا فإن القروض الخارجية والمساعدات الخارجية لن تحقق النتيجة المرجوة، ولن تؤدي إلا إلى تكريس تبعية البلد وعدم تحقيق التنمية.

5. أن عملية التنمية البشرية مستمرة و بعيدة المدى فهي مستدامة؛ وتعني الاستدامة تلبية حاجات الأجيال الحالية دون تعريض قدرات الأجيال المقبلة وفرصها للمخطر، فالاستدامة بعد مهم من أبعاد التنمية البشرية. ويجب أن تكون عملية توسيع خيارات الناس لصالح الأجيال الحالية والمقبلة على السواء، دون التضحية بأحددها في سبيل الآخر<sup>(21)</sup>.

6. ازدواجية الاعتماد على كل من الدولة والقطاع الخاص لتحقيق التنمية؛ فالاستثمارات الضخمة وقطاع التحديات الاجتماعية ذات المردود المنخفض لا تلتج فيها إلا الدولة، كما أنأخذ زمام المبادرة في

توفير المتطلبات الإنسانية وإيجاد المنافس المتم للقطاع العام ومتابعة حاجات السوق المتعددة لايتم إشباعها دون وجود القطاع الخاص . فبتحقيق الموازنة بين هذين القطاعين يضمن تحقيق التنمية البشرية ويخلق ما يسمى بالسوق المنضبطة من خلال فسح المجال أمام البشر وتقديرهم من المشاركة في صنع القرار وتطبيقه .

### **أهداف التنمية البشرية**

تمارس التنمية الاقتصادية دوراً أساسياً في تعزيز التنمية البشرية ، إلا أنها غير كافية لتحقيقها ؛ ففي الوقت الذي تسعى فيه الأولى إلى إحداث تغييرات كمية ونوعية في التغيرات الاقتصادية الكلية أو الجزئية ، تعطي الثانية اهتماماً بالغاً للتغيرات الاجتماعية المتعلقة بخيارات الناس في العيش بمستوى لائق واكتساب المعرفة والارتقاء بالمستوى الصحي » فضلاً عن التغيرات الاقتصادية المذكورة آنفاً ، مع إعطاء اهتمام خاص لتوزيع ثمار التنمية .

تسعى التنمية البشرية إلى تحقيق الأهداف التالية :

#### **1 . زيادة نسبة التشغيل**

تولدت عن أساليب التنمية المشوهة التي اعتمدتها البلدان النامية لثلاثة عقود خلت نتائج سلبية ، مثلت في إيجاد قطاع صناعي متتطور يستخدم أعلى درجات التقنية مع احتفاظ بقية القطاعات بسمات التخلف واستخدامها للأساليب القدية . وقد طلب هذا القطاع المتتطور استخدام الأساليب كثيفة رأس المال بغية موافقته بأحدث أساليب التقدم العلمي ، وهو الأمر الذي تعجز البلدان النامية عن مجاراته لعدم توافر رؤوس

الأموال اللازمة . وفي الوقت الذي كان مرجواً من ذلك القطاع توفير فرص العمل فإنه لم يحقق زيادة حقيقة في تشغيل الأيدي العاملة ، وإذا ما أضفنا الكم الهائل من الفائض الموجود في القطاع الزراعي اتضح لنا حجم البطالة الموجودة في تلك البلدان . بناءً عليه فمن أجل تحقيق تنمية حقيقة لابد من أن تضع الدولة نصب عينيها هدف زيادة نسبة التشغيل وتحفيظ حجم البطالة فيها بوصفه من الأهداف التي تسعى التنمية البشرية إلى تحقيقها .

## 2. الارتقاء بالمستوى المعيشي للطبقات الدنيا من المجتمع

كان من نتيجة تحقيق النمو غير المتوازن في بلدان العالم الثالث ارتفاع الأجور في القطاع الصناعي المتتطور وانخفاضها في بقية القطاعات ، أضاف إلى ذلك أن حالة التخلف الموجودة في القطاعات التقليدية لاسيما الزراعة واستخدام الأساليب البدائية في بعض الأحيان أدت إلى انخفاض مستوى الدخل ، ليس ذلك فحسب بل أدت أيضاً إلى زيادة نسبة الفقراء في المجتمع الواحد .

ولا يعد مؤشر متوسط دخل الفرد والارتقاء به دليلاً مقبولاً للتنمية البشرية ؛ وذلك لأن هذا المؤشر لا يبين حقيقة توزيع الدخل على الفئات الاجتماعية المختلفة أو على الأقاليم أو على طبيعة الأنشطة الاقتصادية المتنوعة . وتحرص التنمية البشرية على الارتقاء بنمط توزيع الدخل بحيث يشتمل على جميع ما ذكر آنفأ ، فالتوزيع المتكافئ يقترن عادة بالارتقاء بالمستوى المعيشي للطبقات الدنيا والعكس صحيح حيث تبقى الأكثريّة الساحقة تعاني الحرمان .

تهدف التنمية البشرية إلى تخفيف نسبة الفقراء ، ويتم ذلك عن طريق إعادة النظر في عملية توزيع الدخل بحيث تماطل تخفيف هذه النسبة وبقدر معين وعلى فترات محددة . ولا يتم تحقيق هذا الهدف بعزل عن تحقيق الهدف الأول ، إذ إن توفير فرص العمل الملائمة من شأنه أن يزيد الدخل مما يجسد ترابط الأهداف .

### 3. إشباع الحاجات الأساسية

لا تهدف التنمية البشرية إلى زيادة الدخل النقدي فحسب بل تسعى إلى تحقيق زيادة في الدخل الحقيقي ؛ أي زيادة السلع والخدمات (كالغذاء والرعاية الصحية والتعليم الأساسي وتوفير السكن والنقل والمواصلات) . لذا فإن نجاح هذه التنمية يتوقف على مقدار النمو المتحقق في زيادة مستوى الإشباع لدى أفراد المجتمع في الأهداف المذكورة .

إن المناداة بهذه الفكرة لم تظهر إلا بعد فشل العديد من التجارب التنموية خلال العقود الماضية ؛ إذ ثبتت الواقع أن زيادة معدلات النمو لا تعني بالضرورة تحسين أحوال الإنسان وتلبية حاجاته الأساسية . بل إن الاستراتيجيات التي تبنيناها الكثير من البلدان النامية قادت اقتصاداتها نحو التدهور ، وإلى مزيد من الجوع والفقر وسوء الأحوال المعيشية للغالبية العظمى من سكانها .

لذا كان إشباع الحاجات الأساسية هدفاً أساسياً للتنمية البشرية تتغير فيه الأولويات التنموية وتصبح لصالح إشباع تلك الحاجات ، كما أن الوفاء بالحاجات يؤدي إلى توجيه السياسة الإنمائية إلى الداخل وليس إلى الخارج ، وعليه فإن برامج الاستثمار والإنتاج سوف تصاغ لغرض توسيع

السوق المحلية للإيفاء بحاجات الإنسان المتعددة، وهنا يتتجسد جوهر التنمية الحقيقي في تنمية الفرد هدفاً ووسيلة وغاية . وبالتأكيد فإن مستوى هذا الإشاع سيكون نسبياً من قطر إلى آخر وسيثار جدل واسع حوله ، غير أن توفير هذه الحاجات بالمستوى الذي من شأنه تخفيض نسبة الأمية أو نسبة الوفيات أو زيادة عدد السعرات الحرارية قد يكون كافياً لكل بلد حسب وضعه وإمكاناته المتاحة .

### **موارد التنمية البشرية ودرجة تطورها في العالم الإسلامي**

يقترح باسل البستاني عدداً من الموارد المالية الكفيلة بتحقيق التنمية البشرية ، ويقسمها إلى أقسام رئيسية حسب أهميتها ودورها في توفير الموارد اللازمة للتنمية البشرية ؛ وهي<sup>(22)</sup> :

#### **1. الموارد الاستراتيجية**

يعد توفير الموارد المالية في الدول النامية مشكلة من المشكلات الأساسية التي تجاهلها هذه الدول ، لذا فإن نقطة الانطلاق يجب أن تبدأ بإحداث تغيير جذري في وضعية القطاع العام من أجل تقليص الفجوة الكبيرة بين احتياجات والإمكانية المتاحة له .

ويتضمن هذا التوجّه شرطين : يمثل الضوري منه في تحقيق النمو الاقتصادي وضمان كفاءة فاعلية استخدام الموارد ، أما الشرط الثاني فيحتوي على تحقيق نمط أفضل لتوزيع الموارد وضمان وصولها إلى الناس وتوسيع قاعدة مشاركتهم في التنمية .

إن هذين الشرطين لا يتطلبان زيادة الإنفاق العام بقدر ما يدعوان إلى إعادة هيكلة الإنفاق العام من خلال تحقيق الترابط والتناسق بين الإنفاق العام والإيرادات العامة في الميزانية العامة. وتناط المسؤولية الرئيسية لتحقيق ذلك بالدولة، فهي المسؤولة المباشرة عن إعادة الإنفاق العام وتنعيله وإيجاد مصادر التمويل الذاتي الالزمة.

## 2. موارد التمويل الثانوية

وتتوزع هذه الموارد على المستويين الداخلي والخارجي :

### أ. المستوى الداخلي :

- استرداد التكالفة : ويقصد به فرض رسوم على المستفيدين من الخدمات العامة التي تقدمها الجهات الحكومية ، والتي مازال معظمها يقدم مجاناً أو بتكاليف رمزية .
- التبرعات الطوعية التي يقدمها المواطنين المحليون .
- سماح الحكومات الوطنية للسلطات المحلية بالاقتراض لتمويل التحسينات في البنية الأساسية ، بعد أن يتم فرض رسوم على أجهزة الحكم المحلي لاسترداد التكاليف .
- الخد من هروب رؤوس الأموال ؛ إذ يعد مشكلة تمويلية خطيرة بالنسبة إلى غالبية الدول النامية . وعلى الرغم من صعوبة التقدير الدقيق لحجم هذه الأموال ، فإن المؤشرات كافة تدل على ضخامة تلك الأموال واستمرار وجود الظاهرة .

- ظاهرة الفساد الإداري وما تشكله من خطورة تمثل في اتساعها وانتشارها حتى باتت بالفعل تهدد الأداء الكلي للقطاع العام.
- ما زالت معضلة المديونية الخارجية تشكل تحدياً حقيقياً للنمو وللاستثمار في التنمية البشرية، الأمر الذي يتطلب السعي إلى تقليلها.

بـ. المستوى الخارجي :

- يقترح "توين" فرض ضريبة بمعدل 0.5٪ على رؤوس الأموال التي تنتقل عبر الأسواق المالية الدولية، والتي تقدر قيمتها الإجمالية بنحو تريليون دولار يومياً. وتكون المبررات الأساسية لهذا المقترن في أن هذه التدفقات أموال مضاربة، لا تخدم احتياجات الاستثمار طويل المدى. ومن شأن فرض هذه الضريبة أن يؤدي إلى تخفيف حدة الآثار السلبية للمضاربات الدولية.
- فرض ضرائب على مصادر التلوث البيئي وعلى بعض المعاملات الدولية المهمة التي تؤثر في الموارد الطبيعية.
- فرض ضريبة على الطاقة الناضبة.
- إعادة هيكلة المساعدة الإنمائية الرسمية.

ويرى باسل البستاني أن المقترنات التي عرضت تتضمن صفة مشتركة؛ وهي إما أن تكون محدودة النطاق من حيث الكم، وإنما بعيدة عن التتحقق من حيث التطبيق. أما المؤسسات المالية الدولية فتقترن لتوفير موارد التنمية البشرية اتباع التكيف والتصحيح الهيكلي المتمثلة في

الشخصية وزيادة الضرائب وتخفيض الإنفاق العسكري العام ورفع أسعار الدعم وتقليل الإنفاق الحكومي.

يمكن التعرف إلى مقدار الإنجاز المتحقق في الأقطار العربية وبعض الأقطار الإسلامية من جراء اتباعها لسياسات التنمية البشرية من خلال معرفة التغيرات التي طرأت على موقعها وفقاً لقياس دليل التنمية البشرية الذي يقيس «منجزات البلدان من حيث العمر المتوقع والتحصيل العلمي والدخل الحقيقي المعدل» وقد قسمت البلدان إلى ثلاث مجموعات: البلدان ذات التنمية البشرية العالية، والمتوسطة، والمنخفضة. وقد اشتملت المجموعة الأولى على 64 دولة مسلسلة من 1 إلى 64، أما المجموعة الثانية فقد اشتملت على الدول المسلسلة من 65 إلى 130، في حين اشتملت المجموعة الثالثة على الدول المسلسلة من 131 فما بعده.

يتباين توزيع الأقطار العربية والإسلامية وفقاً للدليل التنمية البشرية حيث يلاحظ من الجدول (1) و(2) وجود بلدان حققت تنمية بشرية عالية وهي محدودة العدد، في حين أن أغلبية الدول العربية والإسلامية تقع في خانة البلدان ذات التنمية البشرية المتوسطة. مع أن عدد البلدان ذات التنمية البشرية المنخفضة آخذ في التزايد؛ حيث ارتفع عدد الدول العربية ذات التنمية البشرية المنخفضة من 4 إلى 6 دول في الفترة 1992 - 2000. ونتيجة لذلك فقد انخفض عدد الدول العربية ذات التنمية البشرية المتوسطة من 13 إلى 11 دولة في الفترة ذاتها.

ومنها يزيد من عدم التفاؤل بهذه النتائج المتحققة تراجع مراتب معظم الدول العربية والإسلامية في دليل التنمية البشرية خلال فترة الدراسة؛ كما في المملكة العربية السعودية وسوريا والأردن والمغرب والعراق واليمن وموريتانيا والسودان وجيبوتي والصومال والجزائر ومصر. كذلك يلاحظ تراجع مراتب الدول الإسلامية في دليل التنمية البشرية في الفترة 1990-2000 كما في ماليزيا وباكستان وبنجلاديش وتركيا، وفي الفترة 1994-2000 كما في نيجيريا.

إن هذا العرض الموجز لمعدلات التنمية البشرية في الدول العربية وبعض الدول الإسلامية حسب دليل التنمية البشرية الموضوع من قبل برنامج الأمم المتحدة الإنمائي يشير إلى وجود قصور في مستويات التنمية البشرية لهذه البلدان وبروز حالة تقهر لهذه المعدلات خلال الفترة التي تم عرضها، مما يبين محدودية النتائج المتحققة وينطلب البحث عن نظام أكثر فاعلية يأخذ بيد هذه البلدان ويرتقي بها ويزيد من معدلات تنميتها البشرية، وينبع من واقعها ويلائم مجتمعاتها، وهذا ما سنحاول بحثه فيما يلي.

**الجدول (1)**

**تسلسل الدول العربية وبعض الدول الإسلامية حسب دليل التنمية البشرية  
في الفترة 1990 - 2000**

| الدولة / السنة                | 1990 | 1992 | 1994 | 1998 | 2000 |
|-------------------------------|------|------|------|------|------|
| دولة البحرين                  | 51   | 50   | 58   | 43   | 37   |
| دولة الإمارات العربية المتحدة | 56   | 57   | 62   | 48   | 43   |
| دولة قطر                      | 50   | 47   | 56   | 57   | 41   |
| دولة الكويت                   | 48   | 45   | 51   | 54   | 35   |
| لبيا                          | 76   | 74   | 79   | 64   | 65   |
| لبنان                         | 88   | 89   | 103  | 66   | 69   |
| المملكة العربية السعودية      | 69   | 67   | 67   | 70   | 78   |
| سلطنة عمان                    | 86   | 82   | 92   | 71   | 89   |
| سوريا                         | 72   | 72   | 73   | 81   | 111  |
| الجزائر                       | 102  | 95   | 109  | 82   | 109  |
| تونس                          | 90   | 87   | 81   | 83   | 102  |
| الأردن                        | 83   | 85   | 98   | 87   | 94   |
| مصر                           | 114  | 110  | 110  | 112  | 120  |
| المغرب                        | 108  | 106  | 111  | 125  | 126  |
| العراق                        | 91   | 86   | 100  | 127  | 125  |
| جزر القمر                     | 142  | 125  | 141  | 141  | 139  |
| اليمن                         | 130  | 130  | 142  | 151  | 148  |
| موريطانيا                     | 148  | 148  | 158  | 149  | 149  |
| السودان                       | 143  | 145  | 151  | 157  | 142  |
| جيبوتي                        | 153  | 153  | 163  | 162  | 157  |
| الصومال                       | 149  | 151  | 165  | 166  | 168  |
| مالطا                         | 52   | 51   | 57   | 60   | 56   |
| تركيا                         | 70   | 71   | 68   | 69   | 86   |
| إندونيسيا                     | 98   | 98   | 105  | 96   | 105  |
| باكستان                       | 120  | 120  | 132  | 138  | 138  |
| نيجيريا                       | 155  | 128  | 139  | 142  | 146  |
| بنجلاديش                      | 136  | 135  | 146  | 147  | 150  |

المصدر : إعداد الباحث بالأعتماد على تقرير التنمية البشرية للأعوام 1990 - 2000.

### الجدول(2)

#### ترتيب الدول العربية حسب مستويات التنمية البشرية في الفترة 1990 - 2000

| الدولة / السنة     | 1990 | 1992 | 1994 | 1998 | 2000 |
|--------------------|------|------|------|------|------|
| تنمية بشرية عالية  | 4    | 4    | 4    | 5    | 4    |
| تنمية بشرية متوسطة | 12   | 13   | 11   | 10   | 11   |
| تنمية بشرية منخفضة | 5    | 4    | 6    | 6    | 6    |
| المجموع            | 21   | 21   | 21   | 21   | 21   |

المصدر: إعداد الباحث بالأعتماد على الجدول (1).

### الإسلام والتنمية البشرية

#### موقع الإنسان في الإسلام

اتضح لنا مما سبق الأهمية التي تولىها التنمية البشرية للإنسان من حيث كونه وسيلة التنمية وهدفها وغايتها، كما تبين مقدار الثقة التي وضعها لأخذ دوره الريادي في عملية التنمية. يهدف الإسلام من خلال القرآن الكريم إلى تحويل الفرد بصفته الشخصية لمسؤوليته كاملة سواء كان ذلك في الحياة الدنيا أو في الآخرة. وقد ورد ذلك في آيات عديدة نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر قوله تعالى: «يُوْمَ تَجِدُ كُلَّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مَحْضًا أَوْ مَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ»<sup>(23)</sup>، «وَلَقَدْ جَئَنَا فَرَادِيًّا كَمَا خَلَقَنَاكُمْ أَوْلَ مَرَّةً»<sup>(24)</sup> وكذلك آيات أخرى كثيرة<sup>(25)</sup> تؤكد كلها أن النفس البشرية مسؤولة عن ذاتها ولا تخاسب عن المجموع.

إن أول حقيقة لابد من معرفتها لفهم مختلف العلوم الاجتماعية لنظام الإسلام، هي أن الأهمية الحقيقية في نظر الإسلام هي للفرد وليس للمجتمع أو الأمة. فليس الفرد للجماعة ولكن الجماعة للفرد، وليس أي جماعة أو أمة مسؤولة أمام الله تعالى بصفتها الجماعية، بل إن كل فرد من أفرادها مسؤول أمامه تعالى بصفته الفردية، وعلى هذه المسؤولية الفردية وحدها يتوقف فلاح الإنسان وقيمة الخلائق<sup>(26)</sup>. أما الحقيقة الثانية فهي أنه لا يمكن أن يتحقق النمو الصحيح لفردية الإنسان والنبوغ الكامل لشخصيته دون أن يكون متعمقاً بالحرية في فكره وعمله. ولهذا الغرض لا يحتاج الإنسان إلى حرية الرأي والكتابة والخطابة والسعي والاجتماع فحسب، بل يحتاج إلى حرية المعاش أيضاً<sup>(27)</sup>.

يتميز الإسلام عن غيره من الأديان التي سبقته بالدور الذي أعطاه للإنسان لكي يضطلع بمهمة خلافة الأرض «وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة»<sup>(28)</sup>، ولم يخلقه ويتركه، بل ألهمه المعرفة «وعلّم آدم الأسماء كلها»<sup>(29)</sup>، وهيا له المستلزمات المادية كافة للنهوض بمهمة هذه «وسخر لكم ما في السموات وما في الأرض جميعاً منه»<sup>(30)</sup>. ونتيجة لذلك فإن عليه أن ينظر إلى ما حوله ليجد آيات الله مبثوثة في كل ناحية، وقوانيينه ظاهرة على مختلف وجوه الحياة والكائنات؛ فيتحرك للاستفادة منها والكشف عنها وتسخيرها لإسعاد نفسه بإنشاء الحضارة، وبناء الحياة ودمج الطاقات المفردة بعضها في بعض للقيام بذلك التسخير، لذا فعليه أن يغير ويبدل ويتحرك ويبني ولا يتضرر المفاجآت الكونية، لأنه هو نفسه بطل التغييرات والإنتاج المستمر في الحياة<sup>(31)</sup>، حيث «إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم»<sup>(32)</sup>.

كما أن الإنسان مكلف تكليفاً شرعاً بعمارة الأرض «هو أنساكم من الأرض واستعمركم فيها»<sup>(33)</sup> ، فلم يخلق للعبث أو لمجرد الأكل والشرب كالدوااب ، بل خلق لتنفيذ واجب أعده الله من أجله يتمثل في عبادة الله . يهدف الإسلام بعد تركيزه على الإنسان إلى إعداده فكريأً وخلقياً على أساس عماده التقوى ، وأن يكون مفعماً بالشعور بالمسؤولية أمام الله تعالى يوم القيمة ، مما يؤدي إلى حرصه على أن يكون عمله في الدنيا صالحاً للفوز بالأخرة .

لا يمكن للإنسان أن يحيا بفرده فهو اجتماعي بطبيعة ؛ لذا فإنه سيكون فرداً ضمن المجتمع ، يحتمل الضوابط الشمولية التي وضعها الإسلام . ولفرض الحفاظ على الضوابط والنظام العام لابد من وجود حاكم يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ، يجب طاعته ما التزم بكتاب الله وسنة نبيه ، وتحصر واجباته في حفظ الدين وإدارة شؤون الرعية ، ويشتمل الجزء الثاني من وظيفة الحاكم على إشاعة العدل وتوفير الأمن وتلبية حاجات الناس والعمل على النهوض بالمجتمع . يقول ابن تيمية : «وجميع الولايات الإسلامية إنما مقصودها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ؛ سواء في ذلك ولاية الحرب الكبرى مثل نيابة السلطة ، والصغرى مثل ولاية الشرطة وولاية الحكم » أو ولاية المال وهي ولاية الدواوين المالية ، وولاية الحسبة ، لكن (من) المتولين من يكون بمنزلة الشاهد المؤمن المطلوب منه الصدق . . ومنهم من يكون بمنزلة الأمين المطاع والمطلوب منه العدل»<sup>(34)</sup> . والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر «واجب على كل مسلم قادر ، وهو فرض على الكفاية ويصير فرض عين على القادر الذي لم يقم به غيره»<sup>(35)</sup> .

كما أن المسلم فرداً وحكومة مأمور بمحاربة الفساد «ولاتبغ الفساد في الأرض إن الله لا يحب المفسدين»<sup>(36)</sup> ، فالفساد قانون للهلاك «وإذا أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها ففسقوا فيها فحق عليها القول فدمرنها تدميرآ»<sup>(37)</sup> ، والفساد «هو الكفر والعمل بالمعصية ، فكل من عصى الله في الأرض أو أمر بعصيته فقد أفسد في الأرض ، لأن صلاح الأرض والسماء بالطاعة»<sup>(38)</sup> .

تحيط دائرة الفساد بكل الأمور المتعلقة بعصيان الله وترك أوامرله والاحتكام إلى الأهواء والحاقد الضرر بالناس والكون . وفي ظرفنا الراهن يعد التخلف أكبر ضرر يواجه مجتمعاتنا الإسلامية ، ذلك لأنه يعطّل دور الأمة في قيادة البشرية جموعاً ويقي المجتمع سابحاً في أمراض الفقر والتبعية والاستغلال .

ومن أهم الحقوق التي قررها الإسلام للفرد في المجتمع حق إبداء الرأي والمعارضة من أجل دفع الباطل والقضاء على المنكر والأمر بالمعروف؛ لأن في ذلك صلاح المجتمع وتنمية الحياة واختزال خطوات التجربة والخطأ ، وعدم انفراد الحاكم بالرأي؛ فمهما أوتي الحاكم من الإيمان والحكمة والبراعة ، فإنه ينطلق في النهاية إلى إقرار الرأي من حدوده الخاصة ، ومعرفته المحدودة ، وتجربته الضئيلة ، وبذلك تحرم الأمة من ثمرات العقول المتنوعة والتجارب الواسعة الخصبة<sup>(39)</sup> . أما حجج المعارضة السياسية في الكتاب والسنة فكثيراً أبرزها قوله تعالى «وَاتَّبِعُوا أَمْرَ كُلِّ جَبَارٍ عَنِيدٍ»<sup>(40)</sup> . وقوله عليه السلام «أفضل الجهاد كلمة عدل عند سلطان جائر»<sup>(41)</sup> .

ولا يبغي المعارض من إبداء رأيه مصلحة دنيوية، وإنما يريد رضا الله ويختلف من محاسبة يوم الوعيد، ولا بد من أن تجري هذه المعارضة في إطار القانون الأخلاقي في المجتمع الإسلامي، فتكون بعيدة عن التحفيز والسباب والشتائم والتقصيد في عرض الفضائح والنيل من دين الطرف الآخر وأخلاقه وعرضه<sup>(42)</sup>.

لقد استواعت الشمولية في المنهج الإسلامي جميع الأمور فأقرت الخلافة وأمرت بالعمارة وفرضت الولاية وحاربت الفساد، فخلقت ترابطًا شاملاً بين الفرد والمجتمع ونظمت العلاقة ما بين الاثنين تحت إشراف الحاكم؛ فالكل يسعى إلى طاعة الخالق ويستوفي حاجاته دون إلحادي الضرر بالآخرين. ولا يكون الحاكم حاكماً مالم يوفر كفاية الناس وما لم ينهض بعمران الأمة، وتحقيق الكفاية مفهوم واسع اتسم به الإسلام دون الأنظمة الأخرى؛ إذ يتطلب الإيفاء بحاجة الفرد الأساسية من مأكل وملبس ومسكن، وتتخضع الحاجة للتطور بتغير الوضع الاقتصادي والتطور الحاصل في المجتمع.

أما النهوض بعمران البلد والذي يدخل ضمن واجبات الحاكم الأساسية لإدارة شؤون الرعية فيتمثل في توفير البنية التحتية ضمن المفهوم المعاصر. فلقد كتب الإمام علي بن أبي طالب رضي الله عنه إلى قرطبة بن الحكم الانصاري «أما بعد.. فإن رجالاً من أهل الذمة من عمالك ذكروا انهرأ في أرضهم قد عُفِيَ ودُفِنَ، وفيه لهم عمارة على المسلمين فانظر أنت وهم، ثم اعمِرْ وأصلح النهر، فلعمري لئن يعمروا أحب إلينا من أن يخرجوا وأن يحججزوا أو يقصروا في واجب من صلاح البلاد،

والسلام»<sup>(43)</sup>. مما تقدم يمكن تصور التنمية في الإسلام على أنها عملية شمولية يقوم بها الفرد والمجتمع من أجل النهوض بواجب الخلافة وعمارة الأرض والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وفق ما جاء في كتاب الله وَسَنَة نَبِيِّهِ ﷺ.

ينظر الإسلام إلى التنمية على أنها تهدف إلى تنمية الإنسان وبئته وثقافته وتطوير أوضاعه الاجتماعية، وقد أعطى الإسلام الإنسان أعلى المراتب حينما كرمه الله وأمر الملائكة بالسجود له ﴿وَإِذْ قَلَنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجَدُوا لِلنَّاسَ﴾<sup>(44)</sup>، وقال تعالى ﴿وَسَخَرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ إِنْ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ﴾<sup>(45)</sup> فإذا ما اقتربن التكليف بالخلافة مع النهوض بعمارة الأرض واستغلال ما هو مسخر للإنسان فيها، يمكن استنباط نظرة الإسلام إلى البيئة والتي تتجسد من خلال السماح للإنسان باستغلال كافة الموارد "المسخرة له" من أجل "عمارة الأرض" للقيام بواجبات الخلافة وفقاً للضوابط الإسلامية العامة المتمثلة في تقييد النشاط ضمن دائرة الحلال، والاحتكام لمقاصد الشريعة وقاعدة لا ضرار ولا ضرار، والابتعاد عن الإسراف والتبذير، فالموارد مقدرة ﴿وَمَا نَزَّلْنَا إِلَّا بِقَدْرِ مَعْلُومٍ﴾<sup>(46)</sup>.

إن أهم ما تميز به نظرة الإسلام إلى البيئة هو في إعطائهما بعدين: مكاني وزماني، وهو مفهوم يختلف عمما هو عليه في الفكر الوضعي الذي يقتصر على البعد المكاني؛ إذ ينظر الفكر الإسلامي إلى البيئة ضمن نشاط الإنسان في إطار استيعاب تجارب الأجيال التي سبقته.

فتسخير السماوات والأرض وما بينهما للإنسان كبيئة مكانية، وحض الإنسان على التأمل والتدبر فيها يتنهى بهذا الإنسان إلى أن يكتشف وحدانية الخالق، كما أن الحفاظ على البيئة المكانية هو شرط الحياة السليمة التي جاء بها الإسلام للإنسان. أما بعد الزمان ففي الانصراف إلى التأمل الوعي في مصائر السابقين من الأجيال، ويستهدف عدم الواقع في أخطائهم، والوقوف عند الحدود التي وضعت للإنسان، فلا يدفعه النجاح في عمارة الأرض إلى التصرف ضد إرادة الله، فقد فعل ذلك في أم سابقة وكان مصيرها الاندحار<sup>(47)</sup>.

إن تعامل الإنسان مع البيئة ينبغي أن يكون على وفق الشروط التي تحافظ على سلامتها، ويعني ذلك أن رعاية البيئة للحفاظ على سلامة الحياة المادية والمعنوية يجب أن تكون الخط الأساسي للتوجيه التربوي لتحقيق سياسة تنمية متقدمة ومتقدمة، بحيث يجعل الإنسان المؤمن كائناً يتمتع بالقدرة والصحة والسلامة<sup>(48)</sup>. ولذا فإن المسلم يرتبط بالبيئة بوثاق ديني وخلقى، وهو ما ورد في شأنه العديد من الآيات. ولا تسمح العقيدة الإسلامية للفرد بالإفساد في الأرض مهما كان نوعه، ويعتبر حينها متنهكاً لحدود الله فيحاسبه الحاكم ومن ثم الخالق.

إن أهم عناصر البيئة هي الماء والهواء والتربة والنبات والحيوان. وقد راعى الإسلام جميع هذه العناصر من حيث تبيان أهميتها وطبيعة التعامل معها؛ فعن جابر رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «إنه نهى أن يبال في الماء الراكد»، وعنده أيضاً قال: «نهى رسول الله ﷺ أن يبال في الماء الجاري»<sup>(49)</sup>.

تواجه التربية خطراً فادحاً يتمثل في تزايد المد الصحراوي الذي قد يغطي كل الأراضي الخصبة ما لم يسع الإنسان جدياً إلى مقاومته، ويعد استصلاح التربة وزراعتها من أمضى الأسلحة التي تقاوم التصحر. وقد شجع الإسلام على ذلك، فورد عن الرسول ﷺ قوله: «فمن أحيا أرضاً ميتة فهي له»<sup>(50)</sup>، والأرض الميتة هي الخالية من أثر البناء والزرع ولم تكن فيئاً لأهل القرية ولا مسرحاً ولا موضع محظتهم ولا موضع مرعى دوابهم ولن يستغل ذلك لأحد ولا في يد أحد<sup>(51)</sup>. وبذلك جعل الإسلام الاستثمار والاستصلاح شرطاً لحيازة الأرض، ويصحب هذا الحق بعد هجرة الأرض لثلاث سنوات. ويلاحظ أن الرسول ﷺ عظيم الأجر الذي يأتي من الزرع إن أكل منه إنسان أو حيوان أو أي مخلوق آخر، فعن أنس رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «ما من مسلم يغرس غرساً فيأكل منه طير أو إنسان أو بهيمة إلا كان له به صدقة»<sup>(52)</sup>.

أما في مجال رعاية الحيوان فقد حذر الإسلام من قتله عبثاً، إذ دخلت امرأة النار من أجل قطة حبسها حتى ماتت، وعن أنس رضي الله عنه قال: نهى رسول الله ﷺ «أن تصبر البهائم»<sup>(53)</sup>، ومعناه حبسها حتى الموت. إن الضوابط الشرعية المذكورة آنفاً تحث حدوداً واضحة لتنظيم علاقة المسلم بيئته بحيث تضمن التوازن العام دون الانتهاص من حق الفرد في الانتفاع منها، ودون الإفساد فيها وتعريض مصلحة الأجيال المقبلة للخلل.

أما إعداد المسلم ثقافياً فقد تناوله الإسلام من جوانب عدّة جسدها العديد من الآيات والأحاديث؛ فأول سورة (العلق) نزلت تحض على القراءة، والآيات التي نزلت في تبيان أهمية العلم وفضل العلماء على من

سواهم عديدة: «قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون»<sup>(54)</sup>، ويقول الرسول ﷺ: «من يرد الله به خيراً يفقهه وإنما العلم بالتعلم»<sup>(55)</sup>، وحدر من خطورة ترك العلم ونقصانه فهما من أشراط الساعة حين قال: «من أشراط الساعة أن يرفع العلم ويثبت الجهل ويشرب الخمر ويظهر الزنا»<sup>(56)</sup>. ولم يكتف بذلك بل طلب من المتعلمين نقل العلم إلى ذويهم ومن هم تحت رعايتهم ولم يخص الرجال من دون النساء، فقد ورد أنه ﷺ خص النساء بيوم وعظهن فيه وعلّمهن<sup>(57)</sup>.

إن التربية في الإسلام تدرج عبر أطوار نحو الإنسان وترتكز على الأبعاد التالية<sup>(58)</sup>:

1. تطوير مهارات الفرد وقدراته العقلية والجسمية بحيث يصبح مهياً لاكتشاف الحيرات التي أودعها الله في الأرض، واستثمارها بما يعود على الإنسانية بالنفع العميم.
2. نشر الفضائل وترسيخ القيم الروحية التي تؤهل الإنسان لينهض بالأمانة التي استخلفه الله عليها، وذلك بإقامة العدل في مجتمع ينعم فيه الناس بالرفاهية والرخاء.

ولم تتحدد التربية في الإسلام بشؤون الدين فقط، فالمسلم يتغير الآخرة دون نسيانه لنصيبه من الدنيا، فقال تعالى: «وابتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا وأحسن كما أحسن الله إليك ولا تتبع الفساد في الأرض إن الله لا يحب المفسدين»<sup>(59)</sup>.

لذا فإن التربية هنا مشتملة على كافة العلوم الوضعية التي من شأنها ضمان نصيب الفرد في هذه الحياة. ولم يكن عمل النبي ﷺ في جعل فدية

أسارى بدر تعليم عشرة من صبيان المسلمين القراءة والكتابة إلا لتأكيد أهمية العلم والتعلم.

تعاني البلدان الإسلامية أمية قاتلة لها أثراً بالغاً في إخفاق عملية التنمية؛ الأمر الذي يحتم إعادة النظر في المناهج والخطط الازمة لتخفيض هذا المعدل؛ إذ تؤثر الأمية في المهارة الحرفية أياً كان نوعها وتؤثر سلبياً في نواحي الحياة المختلفة صحياً واجتماعياً.

وي يكنفهم قول النبي ﷺ في الحديث الصحيح الذي أخرجه البخاري: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه» من وجهة نظر التربية والتعليم، ذلك لأن القرآن الكريم هو المنهاج الشمولي للمجتمع الإسلامي، ولذا فإن المسلم الذي يتغنى بالخير عليه تعلم هذا المنهاج الرباني، ولا يكتفي بذلك بل عليه أن ينقل ما تعلمه إلى الآخرين، وبذلك يتسع نطاق الفهم لمنهاج الحياة، الأمر الذي يوفر الجهد والوقت للارتفاع بالمجتمع الإسلامي، وهذا ما يراه الإسلام في أهمية التربية والتعليم لتحقيق تنمية المجتمع.

### **التنمية البشرية في ضوء مقاصد الشريعة الإسلامية**

سعى الفقه الإسلامي إلى ضمان سعادة الإنسان في الدنيا والآخرة. وإن المتتبع للمصالح التي قصد الفقه الإسلامي تحقيقها يجد ثلاثة مقاصد تستقيم الحياة الاجتماعية بها وتهنأ. ومقصد الشريعة الإسلامية هو تحقيق مصالح العباد بالإيجاد لها أولًا ثم بحفظها ثانية؛ وهذه المصالح هي حفظ الضروريات وتحقيق الحاجيات وضمان التحسينات<sup>(60)</sup>. وقد عرّف الفقيه

الشاطبيي المقاصد الضرورية بأنها المقاصد التي لابد منها في قيام مصالح الدين بحيث إذا فقدت لم تجر مصالح الدنيا على استقامة بل على فساد والضروريات التي لا تستقيم الحياة دون تحقيقها هي ضرورة حفظ الدين والنفس والعرض والمال والعقل<sup>(61)</sup>.

والملاحظ أن الضروريات بمجموعها قد وجدت لضمان سير حال المجتمع فالدين هو النظام الموجه والضابط ولا بد من تهيئة متطلبات النفس وضمان السكينة لها من مأكل وملبس ومسكن لتمارس دورها الصحيح وال الطبيعي في هذه الدنيا. وإن تركت النفس على هواها عاثت في الأرض فساداً فلابد من ضبطها بالعقل الذي أوجده لفهم والاختيار الصحيح، لذا لابد من حفظه بتوفير أساليب التعلم له وحفظه من كل ما من شأنه العبث به كالمسكرات أو المخدرات وغيرها. ولابد من ضمان تجدد هذا المجتمع بأصل طاهر وبرعاية أسرية، ولا يتم ذلك إلا بالنكاح الشعري الذي له ضوابطه. وإن كان الإنسان قلقاً على ممتلكاته غير مطمئن على كسبه، زالت رغبته في العيش وثبت فطرته للتملك، لذا وجب حفظ المال بتشريع كل أنواع المعاملات الجائز شرعاً ومعاقبة كل من تسول له نفسه الاعتداء على حقوق الآخرين. بتحقيق ذلك يوجد المجتمع المنظم والداعي إلى الفلاح، وهي لوازم أساسية لتحقيق التنمية بصورة عامة ومراعاة البشرية منها بصورة خاصة.

وقد بين الإمام أبو حامد الغزالي المهمات التي تقتضيها سعادة الإنسان بست وهي : المأكل ، حيث لابد للإنسان من قوت حلال يقيم صلبه ، والملبس ، وأقله ما يدفع الحر والبرد ويستر العورة ، والمسكن ، وأثاث البيت ، والنكح ، وما يكون وسيلة لهذه الخمس وهو ما الحياة والمال<sup>(62)</sup> .

«أما الحاجيات فهي الأمور التي يحتاج إليها الناس لرفع المخرج والمشقة عنهم، وإذا فاتت لا يختل نظام الحياة ولكن يلحق الناس المشقة والعنق والضيق. وال الحاجيات كلها ترجع إلى رفع المخرج عن الناس، وقد جاءت الشريعة بالأحكام المختلفة لتحقيق هذا الغرض»<sup>(63)</sup>. «وقد قال فقهاء الحنفية بأن الحاجة تنزل منزلة الضرورة عامة أو خاصة»<sup>(64)</sup>. وعليه فلا بد من توفير السبل التي تسهل سعي الناس في طلبهم للعلم أو الرزق أو ضمان سلامه الأسرة أو غيرها التي تهدف إلى تكوين المجتمع الواعي المترزن.

إذا ما درج المجتمع على قواعد ثابتة (الضروريات) وهي المستلزمات الكفيلة بتسهيل عمل هذه القواعد (ال الحاجيات)، فلانشك في نشوء المجتمع المنظم، غير أننا لا نتمكن من الجزم في مستوى خلقه. ولن يجادل أحد في أن الغرب حقق المجتمع السائر على وفق خطة معينة ويسعى إلى هدف معين وتحكمه قواعد معينة إلا أن الجانب الأخلاقي فيه هزيل؛ فالأسرة مفككة والجريمة متشربة والإنسان تائه وليس لديه ضابط لحدود حريته (لا وازع ديني أو خلقي). هذا ما راعتته الشريعة الإسلامية فأوجدت المقصد الثالث وهو التحسينات، «وهي التي تجعل أحوال الناس تجري على مقتضى الآداب العالية والخلق القويم، وإذا ما فاتت تصير حياتهم على خلاف ما تقتضيه المروءة ومكارم الأخلاق والفطرة السليمة. ففي جانب المعاملات مثلاً شرع الامتناع عن بيع المحرمات وعن الإسراف وعن بيع الإنسان على بيع أخيه، وغيرها»<sup>(65)</sup>.

تدرج الضروريات وال الحاجيات في الشريعة الإسلامية ضمن ما يسمى بالمصالح المعتبرة؛ وهي المصالح التي تهدف مقاصد الشريعة إلى تحقيقها،

وقد شرع الله سبحانه وتعالى القصاص لكل من تسول له نفسه انتهاك هذه الضروريات . وبجانب المصالح المعتبرة توجد مصالح متوجهة غير حقيقة أصدرها الشارع ولم يعتد بها ، بما شرعيه من أحكام تدل على عدم اعتبارها ، وهذه هي المصالح الملغاة . إضافة إلى ذلك توجد مصالح لم ينص الشارع على إلغائها ولا على اعتبارها ؛ وهذه هي المصالح المرسلة ، فهي مصلحة لأنها تجلب منفعة وتدفع ضرراً ، وهي مرسلة لأنها مطلقة عن اعتبار الشارع أو إلغائه<sup>(66)</sup> .

فلا يمكن حصر المصالح المرسلة شرعاً لأنها متتجدة بتجدد الزمان والمكان ، وقد اختلف الفقهاء وكذلك المذاهب الفقهية في حكم المصالح المرسلة ؛ فقد نقل عن الإمام الجويني أنه أخذ بها حتى أفرط فيها . أما الحنفية فلم يجعلوها من الأحكام مع وجود اجتهادات قامت لهم على المصلحة ، في حين أن المالكية والحنابلة قد أخذوا بها على شروط . ومع اختلاف الرواية عن الشافعية فإن الأرجح هو أنهم قد أخذوا بها<sup>(67)</sup> .

تعد المصالح المرسلة من قواعد الدين المهمة التي تمكّن الحكم المسلم من استخدام كافة الوسائل المتاحة التي من شأنها تحقيق النفع العام للإسلام وال المسلمين . وتمكّن هذه القاعدة الفقهية البليغة الحكومة الإسلامية من وضع الخطط واتباع السياسات الالازمة التي تحقق الازدهار الاقتصادي للمجتمع ، ومن ثم فإن الإسلام لن يعارض استخدام الأساليب العلمية الحديثة - ما لم يترتب عليها ضرر معروف - في سبيل تحقيق التنمية الاقتصادية أو التنمية البشرية ، كما أن هذه القاعدة لا تمكّن أحداً من استخدام حجة عدم وجود نص كدليل في تعطيل ما يتحقق خدمة البشر ،

وتتخضع الخطط والسياسات الحكومية للتطوير الدائم مجازةً لروح العصر وما تملية حالة الأمة.

فرض الله سبحانه وتعالى أحكاماً مختلفة علىبني البشر، وقد قسمت إلى واجبة أو مندوبة أو محرمة، وقدر تعلق الأمر ببحثنا سيم التطرق إلى الحكم الواجب في الإسلام بغية التوصل إلى بعض النتائج المتعلقة بالبحث؛ يعرف الواجب بأنه ما طلب الشارع على وجه الختم والإلزام، والفرض والواجب عند غير الحنفية لفظان علاقتهم التراويف؛ غير أن الحنفية يفرقون بين ما يسمى فرضياً وما يسمى واجباً تبعاً لاختلاف طبيعة دليل التكليف<sup>(68)</sup>.

ينقسم الواجب من حيث تعينه من يجب عليه إلى واجب عيني وواجب على الكفاية؛ فالواجب العيني هو ما طلب الشارع فعله من كل فرد من أفراد المكلفين، بحيث إن أداؤه البعض لم يسقط التكليف عن الباقين كالفرض المطلوبة. والواجب على الكفاية هو ما طلب الشارع فعله والقيام به من مجموع المكلفين بحيث إن أداؤه البعض سقط التكليف عن الباقين، وإن لم يقم به أحد أئم الجميع؛ ويدخل ضمنه تعلم الصناعات والحرف والعلوم التي تحتاجها الأمة ولا تستغني عنها جماعة لحفظ مصالحها. وقد ينقلب الواجب على الكفاية إلى واجب عيني إذا تعين فرد لأدائه، فإذا كان حملة الشهادة محصورين بالعدد المطلوب لها فإن القيام بهذا الواجب يصبح عيناً عليهم<sup>(69)</sup>.

وقد تعرض علماء الأصول لمسألة التكاليف بفرض الكفاية فعدوه دائراً مع غالب الظن، يعني أنه إن غلب على ظن جماعة أن غيرها يقوم

بالواجب على الكفاية بدلًا منها سقط التكليف عنها، وإن غلب على ظنها أن غيرها لا يقوم به وجب عليها. كما توصلوا إلى أن الواجب على الكفاية متوجه إلى الجميع ويسقط بفعل البعض منهم له. وأخيراً فقد ترسوا للحالة التي ينقلب فيها فرض الكفاية إلى فرض عين، وذلك عند الشروع بالواجب على الكفاية. فبهذا الشروع يتبعن؛ أي يصير واجب الإنعام بالواجب العيني على أصح الأقوال عندهم<sup>(70)</sup>.

قال الجصاص في كتابه أحكام القرآن عند تفسير قوله تعالى في الآية 61 من سورة هود: «هو أشأكم من الأرض واستعمركم فيها»، أي أمركم في عمارتها بما تحتاجون إليه.. وفيه الدلالة على وجوب عمارة الأرض للزراعة والغراس والأنبنة؛ أي أن الدين لم يجعل عمارة الأرض من التوافل أو المندوبات، بل جعلها من الشعائر الواجبة التي يثاب فاعلها ويعاقب تاركها ويحكم بالفتق على منكرها<sup>(71)</sup>.

إن العرض الموجز لمفهوم الواجب في الإسلام وتفرعاته ما بين فرض العين والكفاية، يوصلنا إلى نتيجة مفادها بأن عملية التنمية في الإسلام (عمارة الأرض) تدرج ضمن الأحكام العينية على الأفراد، وتجسد العينية على صناع القرار وأصحاب الحرف وعلى كل من يعد أدلة ضرورية لتحقيق التنمية وتعطّل بانسحابه.

وتأسيساً على ما تقدم فإن تقاعس السلطة وأصحاب الشأن عن تنفيذ التنمية لا يسقطها من كونها واجبة على الأفراد، وإن تعطلها (أي التنمية) يجر الجميع إلى دائرة الإثم؛ فهي فرض عين يقع على كل فرد من أفراد المجتمع يؤدي منها ما استطاع. وإذا ما أخذ الفرد على عاتقه طوعاً

مسؤولية القيام بمشروع تموي أيًّا كان نوعه وياشره فإن عملية إتمامه تعد فرض عين لا يسمح الشرع له مطلقاً بتركه وعليه الإتمام.

### **مزايا التنمية البشرية في الإسلام وأدلتها الشرعية**

تحتم شمولية النظام الإسلامي على الفرد السعي في مختلف جوانب الحياة، كما أن سعيه هذا ينطوي على جانب تعبد؛ فالعمل عبادة يجب أن يتغذى فيه الفرد وجه الله وسيجزى عنه مهما كان نوعه وحسب غايته. في ضوء هذه الشمولية فإن عملية التنمية في الإسلام اقتصادية واجتماعية وبشرية في آن معاً؛ فلا تهدف إلى إحداث ثروة في دخل الفرد أو تطوير لقطاع معين بل تستهدف كل ذلك في آن معاً.

ويمكن حصر مزايا التنمية في الإسلام بالآتي:

1. أنها تنمية مستقلة لذلك فهي تقوم على الاعتماد على النفس.
2. أنها تبني على أساس أنها عملية تحرير شاملة للوطن والمواطن؛ عملية عتق سياسي واقتصادي واجتماعي في آن معاً.
3. تقوم التنمية على أساس الاستخدام الأمثل لكل الموارد الذاتية<sup>(72)</sup>.
4. أن التنمية في الإسلام فريضة وعبادة وأن المسلمين قادة وشعرواً مقربون إلى الله بقدر تعميرهم للدنيا وأخذهم بأسباب التنمية؛ فالتنمية الاقتصادية الإسلامية شاملة ومتوازنة وغايتها الإنسان نفسه ليكون بحق خليفة الله على أرضه<sup>(73)</sup>.
5. لا يمكن للفرد وحده أن يتحكم في مسيرة حركة التنمية لقصور استيفائه لكل ما يتحقق تلك التنمية، فيجب على الدولة أن تتصدى

لكل ما يعجز الفرد عنه من مسؤوليات ، وذلك بحكم تفويض الأمة لها بأن تقود مسيرتها إلى النماء والاستقرار<sup>(74)</sup> .

6. أنها تنمية روحية؛ إذ يعني الإسلام عنابة خاصة بالروح ، فهي في نظره مركز الكيان البشري ونقطة ارتكانه ، وهي المهيمن الأكبر على حياة الإنسان ، والوجه إلى النور ، وصلة الإنسان بربه<sup>(75)</sup> . وحين يتيقظ القلب لعلم الله الشامل للمحيط ، الذي يعلم السر وأخفى ، والذي لا يغفل عن الإنسان لحظة واحدة؛ فالله يراقبه وهو يعمل ، وهو يفكر وهو يحس ، فلا يعمل شيئاً بغير إخلاص ولا يقصد الشر ، ولا يعمل شيئاً دون أن يعن ويتفكر ، ولا يعمل مستهترأ ولا مستهيناً بالعواقب ، ولا يعمل شيئاً لغير الله<sup>(76)</sup> .

### الأدلة الشرعية على حقيقة هذه المزايا

قال تعالى: «ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء وهدى ورحمة وبشرى للمسلمين»<sup>(77)</sup> ، وقال أيضاً: «لكل أمة جعلنا منها هم ناسكاً فلا ينماز عنك في الأمر وادع إلى ربك إنك لعلى هدى مستقيماً»<sup>(78)</sup> ، إذ تشير هاتان الآياتان إلى استقلالية المنهج الإسلامي.

لابد من أن تنطلق التنمية الاجتماعية والحضارية من منطلقات فكرية واضحة ، وحتى تتفاعل التنمية مع الواقع ينبغي ألا تكون خططها غريبة عن خلفيات الواقع الحضاري<sup>(79)</sup> . وقد أرسى الإسلام منهجاً لابد من اتباعه لضمان نجاح التنمية ، لاسيما بعد اتضاح إخفاق الأنماط المستوردة في تحقيق التنمية .

ولا يعني ذلك مطلقاً عدم الاستفادة من تجارب الآخرين أو عدم استخدام الوسائل والتقنيات التي لا تتعارض مع المنهج الإسلامي، بل على العكس من ذلك؛ إذ إن الاستفادة من تجارب الآخرين قد عمل بها كبار الصحابة رضي الله عنهم؛ حيث إن الخليفة عمر بن الخطاب رضي الله عنه قد اقتبس الدوافين التي كان معمولاً بها في الدولة الفارسية.

أما فيما يخص الميزة الثانية فيقول تعالى: ﴿لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَن يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدْ أَسْتَمْسَكَ بِالْعَرْوَةِ الْوُثْقَى لَا انفصالَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيْهِ﴾<sup>(80)</sup>، مما يدل على حرية الاختيار وترك عبادة العباد إلى عبادة الله الواحد الأحد، الأمر الذي يمكن الفرد من التمتع بالتحرر من كل قيود المجتمع البالية، فيتمتع بالانعتاق السياسي والاقتصادي والاجتماعي.

تعد التنمية مهمة ذات مسؤولية عالية لا نقل أهميتها عن أهمية مجابهة الأعداء ومقارعة الظالمين، ويقول سبحانه وتعالى فيما يخص مواجهة الظالمين: ﴿وَأَعْدَوْا لَهُم مَا أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ﴾<sup>(81)</sup> مما يحتم الإعداد للانتصار في معركة التنمية، ويتم ذلك بتقديمة القوة التي يفسرها المفسرون بكونها مفهوماً واسعاً وشاملاً يضم الرجال والعدة والمال، ولابد لهذا الإعداد من أن يضمن الاستخدام الأمثل لما يملكه البلد من طاقات متوافرة، وهذه هي الميزة الثالثة.

أما فيما يخص الميزة الرابعة فإن الدولة الإسلامية تحمل أعباء التنمية لاسيما إذا ما عظمت الشُّقة ولم يستطع الأفراد القيام ببعاتها؛ فواجب

الوالى هو الحكم بين الناس ومتابعة أمورهم، قال تعالى : «ياداود إنا جعلناك خليفة في الأرض فاحكم بين الناس بالحق ولا تتبع الهوى فيفضلك عن سبيل الله»<sup>(82)</sup> . وعد الماوردي من الأمور العامة التي تلزم الخليفة إقامة الحدود لحفظ حقوق العباد وتحصين الثغور بالعدة ، وجباية ما أوجبه الشرع وتقدير العطايا ، واستكفاء الأماء لتكون الأعمال بالكافأة ، وأن يباشر بنفسه مشارفة الأمور وتصفح الأحوال لينهض بسياسة الأمة وحراسة الملة» ، ويقول أيضاً «البلد إذا تعطل شربه أو استهدم سوره أو كان يطرقه بنو السبيل .. فإن كان في بيت المال لم يتوجه عليهم فيه ضرر أمر بإصلاح شربهم .. لأنها حقوق تلزم بيت المال دونهم»<sup>(83)</sup> .

ثمة عشرات الآيات والأحاديث التي تصف المؤمنين بأنهم أصحاب العمل الصالح الذي يراقب ويشاهد من الله تعالى ومن المؤمنين أنفسهم فهم شهداء عليه . كما أن العديد من الأحاديث توصي المسلم بأن يتغير في عمله دائماً وجه الله ؛ وعلى سبيل المثال لا الحصر يقول تعالى في سورة العصر : «الذين آمنوا وعملوا الصالحات» فقد قرن الإيمان بالعمل الصالح ، وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : «إن مما يلحق المؤمن من عمله وحسنته بعد موته علم علمه ونشره ، وولد صالح تركه أو مصحف ورثه ، أو مسجد بناء أو بيت لابن السبيل بناء ، أو نهر أجراء ، أو صدقة أخرجها من ماله في صحته وحياته تلتحقه من بعد موته»<sup>(84)</sup> .

## أهداف التنمية البشرية في الإسلام

يشير تقرير التنمية البشرية لعام 1998 إلى أن تحقيق الإنفاق يعد من الشواغل التي تحتل مركز الصدارة في منظور التنمية البشرية . ويضيف بأن الإنفاق يقترن عادة بمفاهيم الشروة والدخل ، إلا أن التنمية البشرية تؤكد استخدامه في مجال توفير القدرات والفرص الأساسية للجميع ؛ أي الإنفاق في الحصول على التعليم وفي الحقوق السياسية<sup>(85)</sup> . ولا تكاد أهداف التنمية البشرية في الإسلام تبتعد عن هذه الشواغل ؛ إذ يسعى الإسلام إلى تحقيق العدل ، ومن أسماء الله الحسنى العدل والمقطسط ، ولم يرد في سيرة الرسول ﷺ ولا في سيرة خلفائه إجحاف بحق أحد أو تخصيص بالرعاية لأحد دون الآخرين .

ورغم تشعب التنمية البشرية في الإسلام لشموليتها واتساع نطاقها ، فإنه يمكن استعراض أهدافها فيما يأتي :

1. ضمان حد الكفاية لكل مواطن ليتحرر من أي عبودية أو حاكمية إلا عبودية وحاكمية الله وحده<sup>(86)</sup>

يقوم النسق الإسلامي للتنمية الاقتصادية على استمراريتها والجمع بينها وبين التنمية الاجتماعية ، حتى يمكن الوفاء بالاحتياجات الأساسية للإنسان ، وهو ما سمي في الفقه الإسلامي بـ "توفير الكفاية" . وعدّ بعض الفقهاء إقامة الحدود دون "توفير الكفاية" تعدّياً على شريعة الله . وقد حدد ابن حزم في كتابه *المحلى الكفاية* التي من دونها يصبح الإنسان فقيراً ؛ وهي طعام وشراب ملائمان ، وكسوة للشتاء وللصيف ، ومسكن يليق بحاله<sup>(87)</sup> .

يتسع مفهوم الكفاية في الإسلام ليشمل حقوقاً أخرى؛ فهو يتضمن خدمات التنمية الاجتماعية كالصحة والتعليم وكل وسائل بناء الإنسان، كما يتضمن إشباع الحاجات الروحية كالحاجة إلى الثقافة بأوسع معاناتها<sup>(88)</sup>.

كما أن توفير العمل المناسب يعد من الحاجات الأساسية التي تتکفل الحكومة الإسلامية بتوفيرها، فهو الوسيلة التي تكسب الفرد احترامه لذاته وتجعله عضواً نافعاً في المجتمع. ولا يقتصر مفهوم الكفاية على الإشباع المادي للفرد بل يتعداه لكي يضمن له توفير الإشباع الروحي كالحاجة إلى الثقافة وحق الاعتقاد الديني دون أي ضغط وتقييّز.

وقد بين الإمام الغزالى أن الكفاية تتفاوت من وضع إلى آخر ومن فرد إلى آخر، ويبيّن اجتهاد الحاكم هو الفيصل في إعطاء كل عامل ما يكفيه: «ويدخل فيه العلماء كلهم . . وطلبة هذه العلوم . . ويدخل فيه العمال . . والطبيب . . وليس يشترط في هؤلاء الحاجة، بل يجوز أن يعطوا مع الغنى . . وليس يتقدر أيضاً بمقدار بل هو إلى اجتهاد الإمام، وله أن يوسع وينعنى، وله أن يقتصر على الكفاية على ما يقتضيه الحال وسعة المال»<sup>(89)</sup>.

يتضح مما تقدم عدم وجود خط ثابت لحد الكفاية؛ إذ إنه يتغير بتغيير الحال وبوضع المجتمع وتوافر المال، إلا أن المحددات الأساسية له تبقى في حصره ضمن دائرة الحلال والحرام أولاً، وضرورة اشتتماله على توفير العمل والتعليم والرعاية الصحية والسكن حسب المستوى الاقتصادي والاجتماعي لذلك البلد.

## 2. العدالة في توزيع عائد التنمية

ويشتمل هذا الهدف على نقطتين تسعى الأولى إلى محاربة الفقر ، أما الثانية فإنها تهدف إلى تحقيق التوازن الاقتصادي في المجتمع .

لابد من التطرق إلى مفهوم الفقر في الإسلام ، فالفقير هو من يعيش في مستوى تفصيله هوة سحرية عن المستوى المعيشي السائد في المجتمع المحلي ، أي بعبارة أخرى هو من لا يتواافق له المستوى اللازم للمعيشة بحسب الزمان والمكان ، وباصطلاح الفكر الاقتصادي الإسلامي هو من لا يتواافق له حد الكفاية<sup>(90)</sup> .

يرجع سبب الفقر في الإسلام إلى علتين رئيسيتين : إحداهما مشكلة القصور في استغلال الموارد الطبيعية ، ويعزى ذلك إما إلى تقاعس الإنسان كما في قوله تعالى : «وَاتَّاکُمْ مِنْ كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَدْعُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تَخْصُّوْهَا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظَلُومٌ كُفَّارٌ»<sup>(91)</sup> ، وإما إلى كفران الإنسان بنعمة الله ، فيضيّع على نفسه فرصة الاستفادة مما خلقه الله وسخره ، وإنما إلى التبذير . أما العلة الثانية فتعود إلى ظلم الأغنياء وعدم قيامهم بواجباتهم كما هو مفروض عليهم ، قال سبحانه وتعالى : «وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْفَقُوا مَا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْطَعُمُ مِنْ لَوْيَشَاءِ اللَّهِ أَطْعَمْهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا فِي ضَلَالٍ مِّنْ بَيْنِ أَيْمَانِكُمْ»<sup>(92)</sup> ، فالإنسان بتقاعسه تارة ، وبظلمه لأخيه الإنسان أو بكفراته نعمة الله تارة أخرى سبب الفقر ، لذا فالإسلام ألزم المسلم بإعانته أخيه ابتداءً بذوي القربي ثم الأدنى فالأدنى » فقال تعالى : «وَاتَّ ذَا الْقَرِبَى حَقَهُ وَالْمُسْكِنُ وَابْنُ السَّبِيلِ وَلَا تَبْذُرْ تَبْذِيرًا»<sup>(93)</sup> .

ولعلاج الفقر لابد من جهد فردي ، فعلى مستوى الفقير نفسه عليه أن يعمل لكي يعيل نفسه ، أما على مستوى الآخرين فعن طريق دفعهم للصدقات أو الزكاة أو بجهد جماعي تقوم به الدولة ، وهو ما اصطلح عليه حديثاً بالتكافل الاجتماعي (جهد الأفراد) والضممان الاجتماعي (جهد الدولة) .

يقصد بالضممان الاجتماعي التزام الدولة الإسلامية نحو كافة المقيمين فيها ، أيًّا كانت جنسيةهم أو دينهم ؛ وذلك بتقديم المساعدة للمحتاجين منهم في الحالات الموجبة ، أما التكافل الاجتماعي فهو التزام الأفراد بعضهم نحو بعض ، وهو لا يقتصر في الإسلام على مجرد التعاطف المعنوي ، بل التعاطف المادي بالتزام كل فرد قادر بإعانته أخيه المحتاج . ويفهم من ذلك كله أن الإسلام هو دين الضمان الاجتماعي من حيث التزام الدولة ، وهو دين التكافل الاجتماعي من حيث التزام الأفراد<sup>(94)</sup> .

لا يقر الإسلام التباين الشديد في درجة الغنى وتسلط جماعة محددة على أقوات المجتمع كما فعلت الأنظمة الوضعية ، بل هو يحترم التفاوت بين أفراد المجتمع الواحد تبعاً للدرجة مهارتهم أو كفاءتهم ، ومع ذلك فهو يسعى إلى تقريب هذا التفاوت من خلال عدد من الوسائل تمثل في الزكاة والصدقات والخروج ونظام الميراث وغيرها من الأمور التي من شأنها معالجة التفاوت .

ولذا فإن الإسلام يقر ابتداءً حد الكفاية ثم يسمح بعد ذلك بالتفاوت المنضبط بين أفراده ، هذا ما فهمه الخليفة عمر بن الخطاب رضي الله عنه ،

إذ ورد أنه قال: «إنى حريص على ألا أدع حاجة سدتها ما اتسع بعضاً بعض، فإذا عجزنا تأسينا في عيشنا حتى نستوي في الكفاف»، وقال أيضاً في عام المجاعة: «لو لم أجد للناس ما يسعهم إلا أن أدخل على أهل بيته عدتهم فيقاسمونهم على أنصاف بطونهم حتى يأتي الله بالحياة (أي المطر) فعلت، فإنهم لن يهلكوا على أنصاف بطونهم»<sup>(95)</sup>، وهو ما عبر عنه الإمام ابن حزم في كتابه المحلّي بقوله: إذا مات رجل جوحاً في بلد اعتبر أهله قتلة وأخذت منهم دية القتل، ويضيف أيضاً بأن للجائع عند الضرورة أن يقاتل في سبيل حقه في الطعام الزائد عند غيره<sup>(96)</sup>.

وقد أشار تقرير التنمية البشرية لعام 1998 إلى أن التفاوت في توزيع الدخل يعني التباين الاجتماعي، وذلك عندما يجري التقويم في أي مجتمع لملكية الشخص دون الاهتمام بما يتبع ذلك الشخص بذاته. ويقترح التقرير لإعادة توزيع الدخل عدداً من التدابير تمثل في كفالة مستويات استهلاكية للجميع، ودعم الابتكارات التقنية التي يمكن للبلدان النامية من مواجهة العمليات الصناعية المسيبة للتلوث، ومعالجة التشوّهات في الأسواق عن طريق إزالة الإعانتـات غير السلعية وعن طريق الضرائب، وتحسين الوعي العام بأثر انماط الاستهلاك الحالية، ووضع وإنفاذ قواعد تنظيمية كافية وتعزيز التعاون الدولي<sup>(97)</sup>.

إن المتخصص للإجراءات الواردة آنفـاً يرى تقاطع بعضها مع الآخر؛ ففي الوقت الذي يطلب فيه تقرير التنمية البشرية ضمان مستوى كاف من الاستهلاك للجميع وتوفير الابتكارات التقنية لتحسين البيئة فإنه يتناهى الوضع الاقتصادي للبلدان النامية وعدم قدرتها على توفير الموارد المالية

اللازمة لذلك إلا عن طريق الاقتراب الذي لن يؤدي إلا إلى تكريس التبعية وتعيق التخلف ، ويقطع الإجراء الأول (وهو ضمان المستوى الكافي للاستهلاك) مع إزالة الإعانات ؛ إذ إن المتأثرين بالدرجة الأساسية هم أصحاب الدخول المنخفضة وبالتالي يزداد الفقر فقرأ . أما فيما يتعلق بنمط الاستهلاك فلو حاولنا البحث عن مسبباته لوجدنا أن التبعية وسيادة المحاكاة والتصدير المنفلت إلى البلدان النامية هي أسباب تكريس مثل هذا النمط . أما إذا ما تناولنا تجربة التعاون الدولي فقد أثبتت العقود السابقة أن التعاون بين الدول المتقدمة والنامية يؤول بالنهاية إلى مصلحة الأولى دون الثانية .

بينما عندما يعي المسلم أن استهلاكه الزائد هو تبذير وعندما سيصبح أحلاً للشيطان ، فسيخفف من غلو نمط الاستهلاكي وسيغيره . ويتعاون الدول الإسلامية فيما بينها ، بتقديم المساعدات والقروض الازمة من الدول الغنية منها إلى المحتاجة وعلى أساس المنفعة للجميع ، ستحد من التبعية ويعم الخير جميع الأطراف . وفي الوقت الذي يرى الحاكم المسلم أن نفقاته الإدارية إذا زادت عدت إسراهاً وانتهاكاً حقوق الآخرين مما يعطى طاعته فسيعيد النظر في حساباته وسيلجم حينها إلى توفير العون والعمل اللازم لضمان ازدهار مجتمعه .

### 3. توفير فرص العمل لأفراد المجتمع

لابد من توضيح بعض السمات التي تتعلق بعلاقة السلطة بالمجتمع فيما يخص ميدان العمل<sup>(98)</sup> :

- أ. تسهيل أسباب الحياة الطبيعية للعاملين، حتى إن الإسلام يحض على تزويج العاملين الذين لا يستطيعون تحمل مؤونة الزواج ويسكنهم في مساكن تليق بهم إذا لم يكن لهم مسكن.
- ب. وكما أن مسؤولية الدولة تنصرف إلى القيام بالأعمال الضرورية، عليها كذلك أن تنصرف إلى مكافحة الأعمال السيئة، وعلى هذا فإن الدولة في الإسلام قمع القيام بالأعمال المحرمة طبقاً للشريعة.
- ج. المراقبة الشاملة لجميع الأعمال وهو ما يسمى بالحسبة.
- د. توفير العمل المناسب للعاملين، وتدربيهم لاكتساب الخبرة والصفات المطلوبة فيهم.
- هـ. يحق للدولة الإسلامية أن تخبر الأفراد على بعض الأعمال الضرورية التي لا تتم مصلحة الناس إلا بها، وفي ذلك قال ابن تيمية: «فإذا كان الناس محتاجين إلى فلاحة قوم أو نساجتهم أو بنائهم صار هذا العمل واجباً، يجبرهمولي الأمر عليه إذا امتنعوا عنه بعوض المثل»<sup>(99)</sup>.

فالحكومة الإسلامية مسؤولة عن الفرد في جميع حالاته عملاً كان أو عاطلاً، هذا هو حكم الشريعة الإسلامية بنص الحديث الشريف: «فكلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته، والإمام راع وهو مسؤول عن رعيته». ولستنا نفهم للمسؤولية معنى إذا لم يكن الحاكم مسؤولاً عن أهل البطالة من رعيته، ومطالبباً بتعهد أولئك الذين لا يحصلون على الكفاية في أجورهم. وتصبح معانٍ المسؤولية كلها لغوًّا، إذا انسلخت مسؤولية الراعي عما يهدى رعيته بالجوع والحرمان؛ فالدولة ملزمة أن توجد للعامل عمله، وإنما أعطته من المال ما يكفيه عن السرقة والسؤال<sup>(100)</sup>.

## الموارد المالية وأوجه الإنفاق في الإسلام وعلاقتها بالتنمية البشرية

### خصوصية النظام المالي في الإسلام

يتطلب تناول هذا الموضوع التعريج على النظام المالي في الإسلام الذي تمثل في مؤسسة بيت المال التي تعني «المكان الذي يضم الأموال المجتمعة من الزكاة والمغانم والخراج وغيرها، لتكون تحت يد الخليفة أو الوالي يضعها فيما أمر الله به أن توضع، بما يصلح شؤون الأمة في زمن السلم وال الحرب»، ويقابل هذا المصطلح وزارة الخزانة أو المالية في عالمنا المعاصر<sup>(101)</sup>. يخضع النظام المالي للمذهبية الاقتصادية التي تحكم إليها الدولة، وأهم ما يتميز به النظام المالي في الإسلام هو ازدواجية الاعتماد على كل من القطاع الخاص والعام في تسييره لشؤون الدولة، لذا فهو يختلف عما سبقه من أنظمة وضعية؛ فهو يحمي الملكية الخاصة ويحافظ على حقوقها ما دامت ممثلة لشريعة الله وفي حدود الحلال وبعيدة عن الحرام وتؤدي ما عليها من التزامات شرعية، وإلى جانب ذلك فهو يقر الملكية العامة.

لا تعد ملكية القطاع الخاص في الفقه الإسلامي مطلقة ، فالمالك الحقيقي هو الله ، وهي ليست ملكية دولة لأن الإسلام قد أقر الملكية الفردية وأعطى لصاحبها حق التصرف فيها كما يريد ضمن حدود الشريعة الإسلامية وقيودها . ولا يجوز أن تتعارض أهداف القطاع الخاص مع أهداف الشريعة بأي حال من الأحوال ، وعلى القطاع الخاص أن يراعي حقوق الجماعة كحق الزكاة وخمس الركاز والقيام بالتكافل الاجتماعي .

كما أن الدولة الإسلامية تفرض على القطاع الخاص قيوداً فيما إذا سلك طريقاً غير شرعي أو اتبع سلوكاً غير أخلاقي لتحقيق نموه وأحق الضرر بالناس، كالغش أو الاستغلال، بل إن الملكية الفردية قد تنزع بأكملها استجابة لمصلحة عامة تستدعيها ضرورة ملحة<sup>(102)</sup>.

استخدم الإسلام بيت المال وسيلة للتدخل في الحياة الاقتصادية وإعادة توزيع الدخل، الأمر الذي لم تعرفه المالية العامة إلا بعد الأزمة العالمية الكبرى وظهور الأفكار الكينزية. فقد اشتمل إنفاق الزكاة على فئات عديدة من المجتمع وراعت إشباع الفرد، فلم تكتف «بإعطاء الضرورة، أو حد الكفاف للمحتاج بل لم تقف عند حد الكفاية، وسعت إلى تحقيق تام الكفاية»<sup>(103)</sup>.

كما يلاحظ أن بيت المال أخذ ببدأ التوازن بين حاجات المجتمع الفعلية والبالغ المخصصة للإنفاق، وليس التوازن المالي بين النفقات والإيرادات العامة؛ ذلك لأن الدولة الإسلامية تنظم إيراداتها في ضوء الحاجات الحقيقة للمجتمع، «وهذا المبدأ يعني إمكانية زيادة الإيرادات لأن نصاب ما وراء الزكاة يمكن أن يكون مرناً إلى أبعد الحدود، ليتكيف وحالات المجتمع المادية وغير المادية بحيث لا يقع عبء الضرائب على كاهل الطبقة الفقيرة، بل يقع العباء على كاهل ذوي الدخول العالية»<sup>(104)</sup>.

يقوم بيت المال بعده وظائف أبرزها توفير الضمان الاجتماعي لأفراد المجتمع الإسلامي حيث يضمن حداً أدنى من الدخل للذين قعدت بهم وسائلهم الخاصة عن تحقيق ذلك، ومواجهة تفاوت الدخل بتحقيق

التوازن و مد مظلة الرعاية لتشمل غير المسلمين المقيمين في دولة الإسلام، أما وظيفته في جانب المصالح العامة للمسلمين فيدخل فيها كل نشاط اقتصادي ضروري للمجتمع ومن ذلك التنمية الاقتصادية<sup>(105)</sup>.

يتسم الإنفاق العام في البلدان النامية بالإسراف ، واتضح لنا أن إعادة هيكلة الإنفاق العام تعد من الموارد الاستراتيجية للقيام بعملية التنمية . وقد اتبع الإسلام نظاماً دقيقاً في جبائمه لموارده المالية مما أدى إلى حسن إدارة هذا النظام ، وقد تمثل ذلك في العناصر التالية<sup>(106)</sup> :

#### 1. حسن اختيار العاملين

اهتم فقهاء السياسة الشرعية ببيان الشروط العامة لكل من يلي عملاً عاماً، وجماع هذه الشروط اثنان وهما القوة والأمانة ، قال تعالى في الآية 26 من سورة القصص ﴿إِنَّ خَيْرَ مَنْ أَسْتَأْجَرَتِ الْقَوْيُ الْأَمِينُ﴾.

#### 2. التبسيط والاقتصاد في النفقات الإدارية

يعني ذلك البعد عن التعقيد والتتكلف وعن الإغراف في المظاهر الشكلية مع التخفيف من كل ما من شأنه زيادة النفقات ، وبغية تقليل النفقات يتم تعين موظفين محليين مما يوفر نفقات السكن للغير ، ولا بد من الاقتصاد في عدد الموظفين إلى أقل ما يمكن ، حيث ورد أن الخليفة عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - أرسل رجلين فقط لمسح أراضي العراق<sup>(107)</sup> .

إن من شأن الأخذ بهذه العناصر التخفيف من الهدر في الإنفاق وتوفير أموال غزيرة تكون البلدان النامية (والبلدان الإسلامية كافة مندرجة تحتها)

في أشد الحاجة إليها. كما حدد الإسلام أجور الجبأة فلا ينبغي المبالغة فيها، ومن الأرجح الأخذ بمذهب الشافعى في تعين الحد الأقصى الذي يصرف للعاملين عليها جبائيةً وتوزيعاً، والذي حدد بقدر "ثمن" حصيلة الزكاة، ولا ينبغي الزيادة عليه.

## آثار الموارد الثابتة لبيت المال على التنمية البشرية

نذكر ابتداءً أن بيت المال مقترن بقيام الدولة الإسلامية، وعليه فإن موارده وجبائيتها تقتربن بذلك أيضاً.

وعلى الرغم من أن نفقات الزكاة - التي تعد من أهم موارد بيت المال - قد حددت مصارفها بقوله تعالى : «إِنَّ الصَّدَقَاتِ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤْلَفَةِ قُلُوبَهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيقَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ»<sup>(108)</sup> فإن لها آثاراً مباشرةً وأخرى غير مباشرة في عملية التنمية الإسلامية. وتحتم الزكاة مراعاة شروط لا تتغير باختلاف الزمان أو المكان هي<sup>(109)</sup> :

### 1. التوزيع المحلي

يقصد بالتوزيع المحلي أن مستحقي الزكاة في بلد معين أولى بزكاتهم من المستحقين في البلدان الأخرى، فقد جاء في حديث معاذ بن جبل - المتفق على صحته - أن النبي ﷺ حين أرسله إلى اليمن، أمره أن يأخذ الزكاة من أغنىائهم ويردها على فقراءهم، وما فضل منها كان أقرب القرى إليها أولى به من غيرها. وفي كل بلد إسلامي تتبع الطريقة نفسها ابتداءً

بالوحدة الصغيرة، ثم الانتقال إلى ما هو أكبر منها؛ ذلك لأن نقل الزكاة من بلد مع حاجة فقراءه مدخل بالحكمة التي فرضت لأجلها، ولذا قال ابن قدامة في كتابه المغني : ولأن المقصود بالزكاة إغاثة الفقراء بها، فإذا أبحنا نقلها أفضى إلى بقاء فقراء ذلك البلد محتاجين .

## 2. العدل بين الأصناف والأفراد

لا يقصد بالعدل التسوية بين أصناف المصارف، كما يقول الإمام الشافعي ، وإنما يقصد به مراعاة الأهلية وشدة الحاجة ومصلحة الإسلام العليا ، مع بقاء الهدف الأساسي للزكاة في كفاية الفقراء وإغاثتهم ؛ إذ يجب أن يكون الفقراء أول الأصناف الذين يستأثرون بها ، فلا يجوز للحاكم أن يأخذ الزكاة لينفقها على المتطوعين بالجيش مثلاً ، ويدع المحتاجين يأكلهم الجوع والضياع .

## 3. لا تصرف الزكاة إلا للمحتاجين إليها فعلاً<sup>(110)</sup>

صح عن النبي ﷺ حديث قبيصة بن المخارق ، الذي يجب أن يكون معياراً لمستحقي الزكاة ، فقد قال الرسول ﷺ : « إن المسألة لا تحل إلا لأحد ثلاثة : رجل تحمل حمالة ، فحلت له المسألة حتى يصيبيها ثم يمسك . ورجل أصابتهجائحة اجتاحت ماله فحلت له المسألة حتى يصيبه قواماً من عيش . ورجل أصابته فاقة ، حتى يقول ثلاثة من ذوي الحرج من قومه : لقد أصابت فالذان فاقه ، فحلت له المسألة حتى يصيبه قواماً من عيش » (رواه مسلم) .

قال الإمام الخطابي في معالم السنن : جعل الحديث من تحل له المسألة من الناس أقساماً ثلاثة : غني وفقيران ، وجعل الفقر على ضربين ظاهر

وباطن؛ فالغني الذي يتحمل كفالة من أجل إصلاح ذات البين بين جماعتين، كي تسكن ثائرتهم، وتعود الألفة بينهم ويتحمل نفقته التضرريل لعودة الوفاق، هو مثال الغني الذي له أن يسأل من الزكاة. وأهل الفقر الظاهر هم من تصيبهم مصيبة كالآفات الزراعية أو الكوارث الطبيعية فتهلك أموالهم فلهم أن يسألوا. أما الفقير الباطن فهو من عرف ييسارة الحال، إلا أن ماله قد تلف لأسباب خفية كالسرقة مثلاً، فعليه أن يأتي بالشهود كي يحصل على الزكاة.

تم الشروط المذكورة عن حكمة بليغة؛ فصدقات الأغنياء التي ترد على الفقراء في منطقة معينة تعمق روح التكافل الاجتماعي فيها، هذا من جهة، ومن جهة أخرى فإن الصدقات المقدمة من الغني سوف ترجع إليه إذا ما كان تاجرأ أو متجرأ أو صاحب حرفة، ذلك لأن هذه الصدقات سوف ترفع من دخول الفقراء وبالتالي سوف يزداد طلبهم على سد احتياجاتهم، وبذلك يتسع النشاط الاقتصادي لأولئك الأغنياء ولعموم المنطقة، فيتجسد حديث الرسول ﷺ: ما نقص مال من صدقة. أما الشرط الثاني فإنه يتلوّح تحقيق العدالة بين المحتاجين مما يشمل جميع الأصناف بالرعاية. ويراعي الشرط الثالث تحديد المستحقين للزكاة فعلاً وبذلك يخرج كل من لا يستحقها.

إن حرمان غير المذكورين من الزكاة يحتم على الآخرين البحث عن العمل إذا كانوا قادرين عليه؛ فقد ذكر حديث أبي هريرة عن النبي ﷺ أنه قال: «والذي نفسي بيده لأن يأخذ أحدكم أحبله فيحتطلب على ظهره خير له من أن يأتي رجلاً فيسأله أعطاه أو منعه»<sup>(111)</sup>.

إن من الشروط المذكورة الارتفاع الحقيقى بالمستوى المعيشى للطبقات الدنيا، وهو الأمر الذى تحرص على تحقيقه التنمية البشرية وتحجّله من أهدافها. ولا تهدف الزكاة إلى خلق فرد يعتمد على المعونات بل تسعى إلى الارتفاع بالفقير المسلم جاعلة منه فرداً فاعلاً ونشطاً في المجتمع. وقد رجح الغزالى مذهب المالكية وجمهور الحنابلة وبعض الشافعية، وهو أن يأخذ المحتاج ما يتم كفايته من وقت أخيه إلى سنة، ودليله في ذلك هو أن الرسول ﷺ ادخل لعياله قوت سنة. ويرى القائلون بهذا المذهب أن كفاية السنة ليس لها حد معلوم لا تتعداه من الدرام أو الدنانير بل يصرف للمستحق كفاية سنته باللغة ما بلغت، فإذا كانت كفاية السنة لا تتم إلا بإعطاء الفقير الواحد أكثر من نصاب في نقد أو ما شية أعطي من الزكاة ذلك القدر وإن صار به غنياً، لأنه حين الدفع إليه كان فقيراً مستحقاً<sup>(112)</sup>.

ويدخل ضمن كفاية الفرد تأهيله للزواج. وقد أمر الخليفة الراشد عمر ابن عبد العزىز من ينادي في الناس كل يوم : أين المساكين؟ أين الغارمون؟ أين الناكحون؟ كما أجاز الفقهاء إعطاء الزكاة للمتفرغ لطلب العلم دون التفرغ للعبادة، ذلك لأن الأول مستؤول منفعته إلى غيره، بينما الثاني فإن منفعته مقتصرة عليه. ولم يكتف الإسلام بذلك بل قال فقهاؤه : يجوز للفقير الأخذ من الزكاة لشراء كتب يحتاجها من كتب العلم التي لا بد منها مصلحة دينه ودنياه. كما أجازوا إعطاء الفقير ما يشتري به حرفه أو آلات حرفه، قلت قيمة ذلك أو كثرة ، ويكون قدره بحسب ما يحصل له من ربحه ما يفي بكفايته غالباً تقريباً، ويختلف ذلك باختلاف الزمان والمكان والمهنة. وفي مذهب الإمام أحمد بن حنبل رواية تماثل ما نص عليه الإمام الشافعى ، فأجاز للفقير أن يأخذ تمام كفايته دائماً، بمتجوز أو آلة صنعته أو نحو ذلك<sup>(113)</sup>.

هذا يوضح الدور الذي يمكن أن تضطلع به الزكاة في توفيرها لفرص العمل والتشغيل عن طريق التدريب والتأهيل مادياً وعملياً، وهو ما تهدف إلى إنجازه التنمية البشرية.

ليس الهدف من الزكاة إعطاء الفقير جرعات مسكنة دون توفير العلاج، إنما الهدف هو تحقيق مستوى لائق للمعيشة، لائق بوصفه إنساناً كرمه الله واستخلفه في الأرض. والمستوى اللائق مرن، يتسع لكل حاجة لابد للمرء منها، وهي تختلف باختلاف الزمان والمكان والحال.

وما لا بد للمرء منه في عصرنا تعليم أو لاده من أحكام دينهم وثقافة عصرهم ما يزيل عنهم ظلمات الجهل وييسر لهم سبيل الحياة الكريمة ويعينهم على أداء واجباتهم الدينية والدنيوية. وقد ذكر الفقهاء في بحث الحاجات الأصلية للفرد المسلم أن منها دفع الجهل. وما لا بد منه أيضاً في عصرنا أن ييسّر له سبيل العلاج إذا مرض هو أو أحد أفراد عائلته<sup>(114)</sup>. وهذا الهدف هو ما تسعى التنمية البشرية لاهثة لتحقيق جزء منه؛ وهو إشباع الحاجات الأساسية.

تمارس الزكاة تأثيراً في الطلب الكلي في جانبين: الاستهلاك والاستثمار. إن حقيقة كون الزكاة تؤخذ من الأغنياء وتتفق على الفقراء تجعلنا ندرك أن الزكاة ستزيد من الاستهلاك الكلي للمجتمع؛ ذلك لأن الميل الحدي للاستهلاك لدى الفقراء الذين يستأثرون بالزكوة يتميز بالارتفاع، الأمر الذي يتربّ عليه زيادة الاستهلاك الكلي. يقول جيمس غوستاف سبيث، مدير برنامج الأمم المتحدة الإنمائي عام 1998: إن الفقراء والبلدان الفقيرة

بحاجة إلى تعجيل نمو استهلاكهم، دون حاجتهم لاتباع المسار ذاته الذي اتبعته البلدان ذات الاقتصادات الغنية والمرتفعة النمو<sup>(115)</sup>.

وللزكاة تأثيرات عددة في الاستثمار باتجاه زيادة ، وينسجم ذلك مع مقاصد الإسلام في عمارة الأرض وفق ما يميله مبدأ الاستخلاف . ومن أهم الآثار أثرها في القرار الاستثماري للفرد؛ إذ لا يُفرض على القرار الاستثماري في الاقتصاد الإسلامي فائدة لأنها محظمة شرعاً ، وعليه يعد القرار ناجحاً إذا كان معدل عائد الاستثمار أكبر من الصفر؛ مما يؤدي بالفرد إلى التوسيع في عملية الاستثمار دون الوقوف تحت حد الفائدة ، وبذلك تتسع المشروعات المقامة وتزداد فرص العمل المتاحة ، وهو ما تسعى إلى توفيره التنمية البشرية . ويمكن تطبيق الآثار ذاتها على كل من الموارد الأخرى لبيت المال مثل خمس الركاز\* وعشور التجارة . ويقصد بعشور التجارة ضريبة يدفعها التجار المارون في بلاد إسلامية لحساب بيت المال . وتطهر آثار لضريبة العشر يمكن حصرها فيما يأتي<sup>(116)</sup> :

- أ. أثر العشور على حجم الإنتاج : يعتمد أثر هذه الضريبة على الوجهة التي ينفقها صاحب بيت المال ؛ فإن كانت لسد الرواتب أدى ذلك إلى زيادة الاستهلاك المحلي ومن ثم الإنتاج ، وإن كانت للقيام بمشروعات معينة فإن النتيجة نفسها تحدث . أما إذا وجهت لسد حاجات الدولة الأخرى كسد نفقات الخدمات أو القروض الخارجية فلن تؤثر في الإنتاج .

---

\* خمس الركاز زكاة كانت تحصل على المكتسب في باطن الأرض من ثروات ومقتنيات؛ مثل الذهب والمعادن . (المحرر)

ورغم اختلاف أوجه إنفاق العشور فإنها في الحالتين يمكن أن تؤدي إلى تحقيق أهداف التنمية البشرية؛ ففي الحالة الأولى تؤدي إلى الارتفاع بالمستوى المعيشي لأفراد المجتمع، أما في الحالة الثانية فإن أوجه الإنفاق ستؤدي إلى سد نفقات الخدمات، وهذا يعني الارتفاع بمستوى الخدمات الاجتماعية من تعليم وصحة وغيرهما.

ب. أثر العشور على الأثمان: لها الأثر نفسه، ويعتمد على وجهة الدولة للإنفاق.

ج. أثر العشور على الاستهلاك: تفرض ضريبة العشور على أصحاب الدخول المرتفعة إن كانت على سلع ترفية، وعلى أصحاب الدخول المرتفعة والمنخفضة إن كانت على سلع أساسية. ومن ناحية ثانية فإنها تؤثر في الإنتاج إذا كان العرض مرنًا، وهذا ينطبق على القطاع الصناعي في حين لا ينطبق على المتاجز الزراعي لموسمية الإنتاج.

عند ملاحظة ضريبة العشور نجد أنها تؤدي إلى تخفيض دخول المتحملين النهائيين لها، ومن ثم فإن هناك احتمالاً لأنخفاض الاستهلاك. ويقلل تأثير ضريبة العشور في الاستهلاك من خلال تباين المرونة السعرية للطلب المفروض عليه الضريبة. لذا نجد عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - قد خفف مقدار الضريبة على الحنطة والزيت حتى يكثر جلبهما إلى المدينة، وبالتالي يمكن تخفيف الضريبة وربما تلغى على السلع الأساسية، وهكذا نتوقع انخفاض "تأثيرها" في الاستهلاك.

## آثار الموارد غير الثابتة لبيت المال على التنمية البشرية

هناك مصادر أخرى لبيت المال يدخل ضمنها ما يفرض من ضرائب كأداة تمويلية لا غنى عنها في ظروف وأوضاع معينة، والأموال التي ليس لها وارث أو صاحب. كما يحق لبيت مال المسلمين الاقتراض دون فائدة إذا ما احتاج إلى ذلك أو أضطرته الحال «فلو ضاق على كل واحد منها جاز لولي الأمر إذا خاف الفساد أن يفترض على بيت المال ما يصرفه في الديون دون الارتفاع، وكان من حدث بعده من الولاية مأخوذاً بقضائه إذا اتسع له بيت المال»<sup>(117)</sup>.

يقبل بيت المال التبرعات المالية بل يلزم الميسورين أن يقوموا بالأعمال التي يعجز عنها «إذا أعزز بيت المال كان الأمر بناء سورهم وعمارة مساجدهم وجوامعهم ومرااعةبني السبيل متوجهاً إلى كافة ذوي المكنة ولا يتعين أحدهم في الأمر به، وإن شرع ذوو المكنة في عملهم وفي مرااعة ابن السبيل وباشروا القيام بها سقط عن المحتسب حق الأمر به»<sup>(118)</sup>.

هناك موارد خارجة عن نطاق بيت المال هي الوقف، وهو حبس العين وتسبيل ثمرتها، فقوام الوقف حبس العين فلا يتصرف فيها بالبيع والرهن والهبة ولا تنتقل بالميراث، وصرف المنفعة لجهات الوقف على مقتضى شروط الواقف<sup>(119)</sup>.

وقد كان للوقف الذي هو أصلاً صدقة جارية دور كبير في الحياة الاجتماعية والاقتصادية في المجتمع الإسلامي؛ ففي مجال الخدمات الاجتماعية كانت في الطليعة رعاية الفقراء والمساكين وابن السبيل والأيتام

والأرامل والمعاقين والزمني (العجز المصابين بمرض شبه مزمن) وأرباب العاهات وإرضاع الأطفال اليتم ورعاية النساء اللواتي طلقن أو هجرهن أزواجهن، وتوفير مياه الشرب وإنشاء الخانات للمسافرين وبناء القنطر والحمامات العمومية دور الوضوء وإنشاء الزوايا والأربطة في بعض الجهات، كما أنشئت دور لرعاية الشيخوخة والضعفاء بل الفقراء، بل وأنشئت دور لرعاية الفقيرات الشريفات لتكون ملجأ لهن بهذه الأموال<sup>(120)</sup>. وكان للأوقاف دورها في رفد الجهد وفى الحياة الثقافية وفي الرعاية الصحية. وهكذا يبدو أن الأوقاف غطت كافة النواحي التي لاتتفق عليها الدولة، وبعضها يتمم ما أنفقت الدولة عليه<sup>(121)</sup>.

لقد كان للوقف دوره الكبير في التنمية الشاملة في المجتمعات الإسلامية وبخاصة في النواحي الثقافية والصحية والاجتماعية، في وقت كان فيه دور الدولة في التنمية محدوداً نسبياً، ومع توسيع دور الدولة في التنمية فإن التنمية تبقى محدودة إن لم تسهم الفئات الشعبية فيها<sup>(122)</sup>.

يلاحظ تطور نشاط إدارات الأوقاف في الفترة الحديثة، حيث شمل المساهمة في تأسيس شركات ومصارف (مثل المساهمة في بنك مصر للتعمير، وإنشاء بنك الأوقاف في تركيا)، وشراء أسهم وسندات في شركات تجارية وزراعية وصناعية، هذا إضافة إلى إقامة مشروعات استثمارية أخرى مثل إنشاء عمارات سكنية (للإيجار) وأسواق تجارية وفنادق ومخازن<sup>(123)</sup>.

ووفق نموذج الاستهلاك الإسلامي الذي ينهى عن الترف والتبذير يمكن أن نعد منع الإسراف مورداً غير مباشر، حيث إنه سيقلل من الاستهلاك

ويزيد من الأدخار، الأمر الذي إذا ما ربطناه بتحريم كنز الأموال علينا المقدار الذي سيؤول إلى الاستثمار، قال تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنْذَرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينَ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرِبِّهِ كَفُوراً﴾<sup>(124)</sup>، وقال أيضاً: ﴿وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفَضْةَ وَلَا يَنفَقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرْهُمْ بِعِذَابٍ أَلِيمٍ﴾<sup>(125)</sup>.

ما تقدم يتضح لنا أن النظام المالي في الإسلام يمكن أن يوفر موارد كافية للقيام بعملية التنمية، ذلك فيما يخص الموارد التي يمكن أن توجه مباشرة لها. وتساهم كذلك الموارد محددة الإنفاق بصورة غير مباشرة في تعزيز عملية التنمية. كما يؤدي النهي عن الاستهلاك الترفى دوراً مهماً في تغيير النمط الاستهلاكي التبذيري، والذي يعانيه كثير من البلدان النامية، وهو ما سيؤدي وبالتالي إلى زيادة حجم المدخرات الموجهة للاستثمار.

إن الاستهلاك العالمي من السلع والخدمات تجاوزت قيمته 24 تريليون دولار عام 1998، وهو ما يعادل ستة أضعاف قيمة الاستهلاك عام 1975. وقد استبعدت التفاوتات الصارخة في فرص الاستهلاك أكثر من مليار شخص بحيث يعجزون عن إشباع أبسط احتياجاتهم الاستهلاكية<sup>(126)</sup>. كما حذر تقرير التنمية البشرية لعام 1998 من أن أنماط الاستهلاك تصبح غير متوازنة عندما ترتفع المستويات الاجتماعية بسرعة أكبر من السرعة التي يتسع بها الدخل، وهو ما يقصد به الإنفاق المظيري. إن نمو الاستهلاك نمواً منفلتاً يفرض ضغطاً غير مسبوق على البيئة ويضاعف الأخطار التي تتعرض لها أقل الشرائح على الإطلاق من الاستهلاك<sup>(127)</sup>.

## تطبيقات التنمية البشرية في العصر النبوي المدنى

يعتبر العهد المدنى تجربة عملية ثرية تمثل إنشاء دولة الإسلام، ولابد لكل باحث من الرجوع إليها إذا ما أراد استنباط مبادئ الاقتصاد الإسلامي وقواعده. وفي زحمة التغيرات التي أحدثتها الهجرة ظل الهدف المركزي ثابتاً ويتمثل في بناء الإنسان، فبعد أن تم إعداده من حيث العقيدة لما يربو على عشر سنوات في مكة، جاءت المدينة لتعده عملياً وتضعه أمام الواقع لممارسة دوره في بناء المجتمع الجديد.

لم يرد في الأثر لفظ التنمية صراحة، إلا أن مرادفاتها من عمارة جاءت في مواضع عدة. ومع أن مفهوم التنمية البشرية مفهوم معاصر ومايزال في يفاعته، فإن معانيه وأهدافه وتطبيقاته مارسها الرسول ﷺ منذ أربعة عشر قرناً خلت، من خلال ما سأitim عرضه لاحقاً.

### التركيز على العمل

ما إن دخل الرسول ﷺ يشرب (المدينة المنورة) حتى بوشر ببناء مسجده، مركز الدين والدولة<sup>(128)</sup> الذي ساهم في بنائه المسلمون جميعهم وحتى شخص الرسول الكريم؛ كي يؤكد أهمية العمل للمسلم، حتى إن قائلاً ارتजز عندما رأى الرسول يعمل: لئن قعدنا والرسول يعمل، لذاك من العمل المضليل.

إن هذا التجسيد الفعلي لأهمية العمل لدى الرسول ﷺ قد سبقته آيات عديدة تحدث على العمل وإعمار الأرض، وكانت مكية التزول منها قوله تعالى: «وَادْكُرُوا إِذْ جَعَلْتُمْ خَلْفَاءً مِّنْ بَعْدِ عَادٍ وَّبَوَّأْتُمْ فِي الْأَرْضِ  
تَعْشَا فِي الْأَرْضِ مَفْسَدِينَ»<sup>(129)</sup> وقوله: «فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يُرَهِ،  
وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يُرَهِ»<sup>(130)</sup>، وكثيرة هي الآيات التي نزلت إبان الفترة المكية مرکزة على أهمية العمل. ولتوفير الفرصة للمهاجرين بالعمل فقد سعى الرسول ﷺ إلى إيجاد محل لكي يشتغلوا فيه بالتجارة التي هي أغلب أعمالهم، لذا كان لابد من البحث عن سوق ينشط فيه التجار المسلمين وييارسون فيه أعمالهم. وحرص الإسلام منذ أن ركز أسسه في المدينة المنورة على توفير مثل هذا المكان، فنلاحظ أن الرسول ﷺ ما كاد يفرغ من بناء مسجده حتى بدأ بالبحث عن مكان للسوق. ومضى إلى مكان فسيح صالح حر وضرب فيه برجله وقال: «هذا سوقكم لا تتحجروا ولا يضرب عليه الخارج»، معنى تجبر المكان الواسع أي ضيقه، وتجبر الأرض جعل على حدودها علامات لحياتها. ومراده ﷺ لا يضيق أحد على أحد وعدم احتكار الأماكن في السوق<sup>(131)</sup>.

إن على المجتمع بصورة عامة وأولي الأمر خاصة توفير العمل لمن عجز عن تدبير عمل لنفسه - مع قدرته على العمل - وذلك لعدم اضطلاعه بضرور العمل أو قلة معرفته، وقد كان ذلك على عهد رسول الله ﷺ؛ إذ يروي أصحاب السنن: عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رجلاً من

الأنصار أتى إلى النبي ﷺ للسؤال فقال: أما في بيتك شيء؟ قال: بلى حلس ثلبيس بعضه، وعقب نشرب فيه الماء. قال: ائنني بهما.. فأتاه بهما، فأخذهما الرسول ﷺ وقال: من يشتري هذين؟ قال رجل: أنا آخذهما بدرهم. قال: من يزيد على درهم؟ - مرتين أو ثلاثة - فقال رجل: أنا آخذهما بدرهمين. فأعطاهما إيه، وأخذ الدرهمين، وأعطاهما الأننصاري، وقال: اشترا بأحدهما طعاماً وابنده إلى أهلك، واشترا بالآخر قدوماً فأتني به.. فشد فيه رسول الله ﷺ عوداً بيده، ثم قال له: اذهب واحتطب ويع، ولا أرىتك خمسة عشر يوماً. فذهب الرجل يحتطب ويسع، فجاء وقد أصاب عشرة دراهم: فاشترى ببعضها ثوباً، وببعضها طعاماً.. وقال رسول الله ﷺ: «هذا خير لك من أن تحيي المسألة، المسألة نكتة (أي علامة) في وجهك يوم القيمة. إن المسألة لا تصلح إلا لثلاثة: الذي فقر مدقع أو الذي غرم مقطع أو الذي دم موجع»<sup>(132)</sup>.

يدلنا هذا الحديث على أمور عدة منها:

1. أن النبي ﷺ عرف إمكانيات الأننصاري فاختار له العمل المناسب لإمكاناته.
2. اختار له سلعة يصطلح عليها اقتصادياً، سلعة ذات طلب متعدد؛ وهي مادة الخطب وكانت سوقها رائجة آنذاك.
3. متابعة عمل العامل في مهنته الجديدة، فلم يتركه بل قال له ما معناه ائنني بعد خمسة عشر يوماً؛ ليعرف النتيجة التي توصل إليها، وليشعره بنتيجة عمله اليدوي.

4. وقبل كل شيء أمر السائل بتوفير الطعام لأهله كي يذهب مطمئناً إلى عمله الجديد.

لم يكن تركيز الإسلام على العمل وسيلة لكسب الرزق فحسب ، بل للحفاظ على كرامة الفرد عندما يكسب قوته بيده ، فيروي لنا البخاري في صحيحه قوله عليه السلام «أن يأخذ أحدكم أحبله خير له من أن يسأل الناس أعطوه أو منعوه»<sup>(133)</sup> . وهذه الأعمال البسيطة تحفظ له كرامته وتنهاه عن إذلال نفسه ومديبه للسؤال .

يتضح لنا مما تقدم أسلوب الرسول الكريم في ممارسة دوره لتوفير الأعمال المناسبة للمسلمين ومنهم المهاجرين ، فوفر السوق لعملهم الشائع ، واختار للسائل العمل المناسب . وهذا ما تتطلبه وتقليله التنمية البشرية على أصحاب القرار للارتفاع بسكن بلادهم ، وهو ما يعد من أهم أهداف التنمية البشرية .

#### المؤاخاة<sup>(134)</sup>

لم يكن مقدم المهاجرين إلى المدينة يسيراً ، فقد صادفهم العراقبين منذ شروعهم في هجرتهم ، وواجهوا مشكلات اقتصادية واجتماعية وصحية حين وصولهم إليها ، وتجسد المشكلات الاقتصادية للمهاجرين في تركهم أموالهم في مكة وزردو حمهم فقراء بلا مال ، وحتى مالهم المتروك في مكة قد صادرته قريش ، ومن الذين تركوا أموالهم وهاجروا إلى المدينة صهيب الرومي - رضي الله عنه - الذي خيرته قريش بين هجرته وأمواله فأثر هجرته .

أما المشكلات الاجتماعية فتتعلق بكون الكثير منهم ترك أهله أو حيل بينه وبين أهله حين هجرته كالصحابي أبي سلمة رضي الله عنه، إضافة إلى شعورهم بالغرابة وفراقهم لأهليهم. لذا كان لابد من علاج سريع لوضع المهاجرين فكانت الحكمة الإلهية متجسدة في موقف الرسول الكريم في سنه لنظام المؤاخاة «فَاخْرُوْرَسُوْلُ الْكَرِيمُ ﷺ بَيْنَ أَصْحَابِهِ مِنَ الْمَاهِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ».

وقد ترتب على تشريع نظام المؤاخاة حقوق خاصة بين المتأخين كالمؤاساة بين الاثنين؛ والمؤاساة ليست محددة بأمور معينة، بل مطلقة لتعني كل أوجه العون في مواجهة أعباء الحياة، سواء كان عوناً مادياً أو رعاية ونصيحة أو محبة، كما ترتب على المؤاخاة أن يتوارث المتأخرون دون ذوي أرحامهم، مما يرقى بالعلاقات بين المتأخرين إلى مستوى أعمق وأعلى من أخوة الدم.

يتضح من ذلك أن الغرض من نظام المؤاخاة كان إرساء القواعد الجديدة للمجتمع الإسلامي والقضاء على التزعة القبلية للفرد العربي بنظام قائم على أساس الأخوة الإسلامية التي هي أعلى من كل ارتباط، يكون فيها الجميع سواسية، إضافة إلى الأبعاد الاقتصادية التي تضمنها.

وهذا ما طالب به تقرير التنمية البشرية لعام 1998 في تعميم مفهوم الإنصاف في المجتمع الواحد، في مجالات التعليم والعمل والصحة والحقوق السياسية .

(135) **حرم الربا**

لقد تعرض الإسلام أيضاً لمسألة كانت حينئذ متفشية في المدينة المنورة وغيرها من المدن العربية وتؤدي دوراً مهماً في الحياة الاقتصادية، وهي مسألة الربا، وكان تعرض الإسلام لها تدريجياً؛ ففي المرحلة المكية نزل قوله تعالى ﴿وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ رِبًا لِيَرْبُو فِي أَموالِ النَّاسِ فَلَا يَرْبُو عَنْدَ اللَّهِ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ زَكَاةٍ تَرِيدُونَ وَجْهَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُضَعُوفُونَ﴾<sup>(136)</sup>. ويقول أكثر المفسرين بأن الربا في هذا الموضوع ما يفعله بعض الناس من الهدية يهدى بها الرجل لأخيه يطلب المكافأة، ولأن ذلك لا يربو عند الله، فلا يؤجر عليه صاحبه، ولا إثم عليه؛ أي دفع الإنسان الشيء ليuros بأكثر منه.

أما في العهد المدني، وفي السنة الثانية للهجرة فقد جرت محاورة بين أبي بكر - رضي الله عنه - وف奴اص اليهودي، فقال الثاني : «يا أبي بكر ما بنا إلى الله من فقر، وإنما إلينا للفقير» وما نتضرع إليه كما يتضرع إلينا، وإنما عنه لأنانياء ولو كان غنياً، ما استقرضنا أموالنا، كما يزعم صاحبكم (يقصد الرسول ﷺ) ينهاك عن الربا ويعطيناه»؛ وهذه إشارة إلى تحريم الربا في تلك الفترة المبكرة من العهد المدني. وعلى الرغم من أن الإسلام يستخدم التدرج في التحريم، فإننا نرى منطقية التحريم فهي لا تصح إلا بوجود سلطة يمكن لها أن تمنع المعاملين بالربا وتحاسبهم، ولم يتواتر ذلك إلا في العهد المدني عند قيام دولة الإسلام.

إن منع الربا هو منع استغلال الإنسان لأنبيائه الإنسان، ومنع ظاهرة الاغتناء باستغلال المضطربين والمحاججين، ومع أن تقارير التنمية البشرية

تطالب بمنع الاستغلال فإنها للأسف لم تتبه إلى هذا السبب المهم في  
تفشى الاستغلال والتمايز بين أفراد المجتمع الواحد.

### حلف المهاجرين والأنصار<sup>(137)</sup>

يمكن التعرف إلى معالم التنمية البشرية من خلال وثيقة حلف  
المهاجرين والأنصار التي كتبت بعد غزوة بدر. وقد اعتمدنا هنا نص  
الوثيقة المذكور في كتاب **مجموعة الوثائق السياسية في العهد النبوى**  
**والخلافة الراشدة** لمؤلفه محمد حميد الله؛ لأنه قارن بين سائر الروايات  
وأثبتت الصحيح منها (انظر الملحق).

نص البند الثاني من هذه الوثيقة على أن المؤمنين أمة واحدة من دون  
الناس، وفيهم من ذلك تحديد هوية هذه الأمة حيث صهرت هذه الوثيقة  
جميع الأحلاف والروابط القديمة ضمن بوتقة الأمة الإسلامية.

ثم تمضي هذه الوثيقة إلى تعداد طوائف الأنصار فتقول: «وبينو . . على  
ربعهم يتعاقلون معاقلهم الأولى، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف  
والقسط بين المؤمنين» وذلك ضمن البند (3-11)؛ أي أن الوثيقة بينت التزام  
كل طائفة، والمقصود من ذلك أن كل قبيلة على شأنهم وعاداتهم في أحکام  
الديات، وتعمل العشيرة على فداء أسييرها (وهم يقدون عانيهم بالمعروف).

لقد قصد من ذكر طوائف الأنصار التزام أفراد العشيرة الواحدة بما  
عليهم من حقوق وواجبات، كالتضامن في دفع الديات وفك الأسرى  
وإعانته المحتاج منهم. ولم يكن الهدف منه تعزيز العصبية القبلية، بل

الاستفادة من نظام العشيرة في تحمل أعباء أفرادها؛ إذ طور الإسلام هذا الالتزام العشائري من شعور عصبي إلى التزام ديني يحاسب عليه المسلم من قبل رب العالمين، فعلى المسلم أن يؤدي الصدقات وعليه أن يتلزم بالزكاة التي هي ركن من أركان الإسلام. إن من واجبات المؤمنين إعانة المحتاج منهم، فهم لا يتركون مُفْرَحاً بينهم حتى يعينوه (والمفْرَح هو المثقل بالدين والكثير العيال).

لقد تم تطبيق العلاقة ما بين الضمان الاجتماعي والتكافل الاجتماعي - والتي تم توضيحها آنفاً - منذ صدر الإسلام في عهد النبوة في المدينة المنورة، ويتبين ذلك من خلال بنود حلف المهاجرين والأنصار. فعندما يكفل أبناء العشيرة الواحدة محتاجهم ويفتدون أسريرهم، فقد حققوا بذلك التكافل الاجتماعي. وعندما يجب على المسلمين (بمجموعهم) ألا يدعوا بينهم من هو مثقل بالديون والعيال كائناً من كان إلا وساعدوه، فهنا يتحقق الضمان الاجتماعي، وبذلك ساهم الأفراد بقيامهم بواجباتهم (التكافل الاجتماعي) بتخفيف أعباء الدولة لاسيما في واجبها (الضمان الاجتماعي). ونؤكّد هنا، وكما ورد في سيرة الرسول ﷺ منذ اليوم الأول للهجرة عدم السماح لأي فرد بأن يتقاض عن العمل، فالعمل واجب، إلا أن الفرد قد يكون أحياناً محتاجاً رغم عمله.

وما ذكر يمكن تحديد أهم صفات التكافل والضمان الاجتماعيين في صدر الإسلام بما يلي:

1. التنسيق بين واجب الفرد وواجب الدولة ورسم حدودهما؛ فالتكافل الاجتماعي يقوم به الأفراد، والضممان الاجتماعي مسؤولية الدولة، ويؤدي الاثنين (الفرد والدولة) واجباتهما بحيث يخفف الأفراد من أعباء الدولة، والدولة من أعباء الفرد.
2. أن التكافل الاجتماعي واجب على كل مسلم يتمكن من أن يقدم العون لغيره من المسلمين.
3. يشتمل الضمان الاجتماعي على أفراد المجتمع المستحقين دون تمييز.
4. أن هدف كل من التكافل والضممان الاجتماعيين هو الوصول بأفراد المجتمع إلى حد الكفاية.
5. عدم السماح بالبطالة عن العمل بأي شكل من الأشكال.

ومن الجدير بالذكر أن الزكاة قد شرعت ما بين السنة الثانية والخامسة للهجرة<sup>(138)</sup>، وقد تمت الإشارة إلى آثارها في التنمية البشرية فيما سبق.

## الخاتمة

تبين لنا أن الأمم المتحدة قد سعت إلى تعميم أسلوب التنمية البشرية واعتباره مورضاً يجب الاقتداء به بعد إخفاق أنماط التنمية البشرية الأخرى في تحقيق نتائجها المرجوة، وظهور تشوّهات جديدة في البلدان التي طبّقت بعض الأنماط ثمّلت في الاختلاف ما بين القطاعات الاقتصادية وتزايد التفاوت الطبقي وتضيّع معدلات الفقر.

ولا جدال في أن للتنمية البشرية أهدافاً سامية ووسائل كفؤة تسعى إلى النهوض بمستوى البشر وترغب في أن تتحقق الإنصاف فيما بينهم. إلا أن خبراء الاقتصاد يشيرون إلى معضلة حشد الموارد اللازمة للنهوض بالتنمية، الأمر الذي سيكبل أهداف التنمية البشرية ويحد من النتائج المرجوة منها. وقد شهدت البيانات المتوفّرة على أنه خلال عقد من الزمن لم يجر تطور يذكر في مراتب الأقطار الإسلامية بشكل عام والعربية منها بشكل خاص في دليل التنمية البشرية، بل العكس هو الغالب، فتقهقرت هذه المراتب وتراجعت عمّا كانت عليه في السابق مما يشير إلى عشر خطوات التنمية البشرية، وهو ما يوصلنا إلى نتيجة مفادها أن الدعوات مهما كان نوعها وأياً كان الداعي لها لن تؤتي ثمارها ما لم ترافقها إرادة سلطوية واندفاع جماهيري في آن معاً.

إن "عمارة الأرض" في الإسلام شمولية وحتمية؛ شمولية لأنها لا تبتغي النهوض بقطاع دون آخر، أو زيادة معدلات نمو الدخل القومي فقط، أو تحقيق زيادة في الدخل الفردي دون تخفيض حجم البطالة، أو الحد من ظاهرة المديونية أو معالجة التضيّع، بل إنها تهدف إلى ذلك

جميعاً وتضع نصب عينيها ضرورة المحافظة على التوازن بين أفراد المجتمع للارتقاء بمستواهم المعيشي والثقافي على حد سواء.

لم تحظ الأقطار الإسلامية في نصف قرن من الزمن بنتائج باهرة لتنقل بمحاجها إلى مصاف العالم المتقدم؛ وتكمن وراء ذلك أسباب عدّة، إلا أن أهمها في رأي الباحث هو وجود فجوة ما بين السلطة والجماهير من جهة، وغياب الإيمان الجماهيري بتحقيق التنمية لعدم ثقتها بنتائجها المرتقبة. إن الإيمان هو الذي فجر الطاقات وجعل من رعاه الغنم رواداً للأم، ولا مجال للمقارنة بين فرد يسعى لتحقيق تمية لهدف مادي ودنيوي، وآخر يسعى لها ابتغاء مرضاه الله، ويعلم أنه سيثاب عليها في الدنيا والآخرة.

يتعمق السعي في ظل الإسلام الذي يدعو إلى العمل المشروع وعدم الاكتفاء بحد معين؛ فلابد من أن يكون اليوم خيراً من الأمس، فمن تساوى يوماه فهو مغبون، ولذا لا بد من أن يكون عمله الذي هو ذاته عبادة أفضل من السابق، وهكذا إلى قيام الساعة. كما أن عليه أن يفكر بأن الشمار يجب أن تكون لنفسه ولإخوته؛ فيخرج من دائرة الإيمان إذا لم يحب لإخوته ما يحب لنفسه، ويخرج من دائرة الإيمان إذا بات شبعان وأخوه جائع، وهو يعلم.

تفتضي مقاصد الشريعة حفظ الضروريات وال حاجيات وجعلها من المصالح المعتبرة التي لا بد منها لقيام الدين والدنيا؛ وتتمثل في ضرورة حفظ الدين والنفس والعقل والعرض والمال، مع ما تتطلبه من توفير ما يسهل الارتقاء بها والأخذ على من يحاول العبث بها. كما اقتضت الشريعة بأنه لاطاعة لولي ما لم يحقق مصالح العباد ويقم على تنفيذ

إليه جون كينز بضرورة اعتبار سعر الفائدة صفرًا؛ فبزوال الفائدة فإن حافز الربح سيكون مشجعاً مهما كان قليلاً وتسع المشروعات وتحد من التضخم والبطالة . وعند ذكرنا للزكاة أبرزنا دورها في التقليل من التفاوت بين أفراد المجتمع الواحد وما لها من دور في الارتفاع بما يسمى حالياً بـ "التكافل الاجتماعي" . وعندهما تسد الحاجة من بيت المال للمعوزين ويفترض بيت المال للإيفاء بمتطلباتهم نرقي بـ "الضمان الاجتماعي" مسؤولية الدولة، ويتضامن الاثنين معًا لتحقيق أهداف التنمية البشرية .

وأشتشهد في هذا الصدد باستنتاج جاك أوسترووي حين قال عام 1960 : «إن فرصة خلق اقتصاد إسلامي ، واحتمالات بناء نظام مبدع جديد، حرّية بالتشجيع وهي فرصة كبيرة وسانحة ، ليس ذلك لأن هذا المجتمع أو ذاك قادر على تحدي الآخرين أو نشر أخلاقه بينهم ، بل لأن التقىم الاقتصادي كما جرى في أمثلة مشروع على ما يظهر بتوع وسائله وطرقه ، وتعدد تلمس السبل في هذا الاتجاه»<sup>(139)</sup> .

ويبقى كل جهد قطري محدوداً بل قاصرأً ما لم يتعزز بالجهد الإسلامي العام ، ولا بأس من جعل التنمية البشرية العربية مرحلة أولى للتنمية البشرية الإسلامية؛ فباستخدام الأسلوب التكاملـي لن تكون هناك قروض ينجم عنها تبعية بل نهوض عام في القطر الفقير وسيتدفع منه أيضاً القطر الغني ، وباستخدام المفهوم ذاته لن تكون هناك بطالة وأيدٍ معطلة بل سيكون هناك استخدام شامل وفي تلك الواقع التي تعاني احتياجاً للأيدي العاملة ، وحتى المشروعات المقاومة سيكون هدفها تكاملاً ومعايير نجاحها وقيامها تكاملاً على النطاق الإسلامي .

وأوجدت فرص العمل والاستثمار الشعري ومشروعات القروض الخالصة التي تساعده على تأهيل أفراد المجتمع، وغيرها من المعاملات الشرعية التي من شأنها الأخذ بأيدي عامة البشر إلى جادة الصواب.

ولابد من إيضاح مسألة غابت عن عقول كثير من حملوا راية الثقافة ونادوا بالنهوض ناسين أو متناسين الإسلام، فما إن تتم الدعوة للعودة إلى الكتاب والسنّة، حتى ينبروا بالقول بأن تقاليد أربعة عشر قرناً خلت لا يمكن تطبيقها في عصر المعلوماتية والإنتernet ولا يمكن الرجوع بعجلة الزمن إلى الوراء. ابتداءً يمكن القول إن كتاب الله مواكب للحياة في كل عصر ومستوّعّب لاحتياجاتها. وثانياً إن باب الاجتهد في الأمور المتطرفة والمستجدة مفتوح إلى قيام الساعة، وتبقى المصالح المرسلة مفتوحة على كل أمر لا يتعارض مع الكتاب والسنّة، أما الأمور المنصوص عليها فلا جدال فيها؛ فلا تعطيل لزكارة ولا تبرير لفائدة.

وإذا ما أشرنا إلى العهد النبوى في بحثنا هذا فإننا نريد منه استنباط أسس منهاج عمل معاصر تمثل في ضرورة إعداد مشروعات إنتاجية زراعية وصناعية وغيرها توفر فرضاً للعمل، فهذه من مسؤولية الدولة كما فعل ﷺ في البحث عن السوق. ولابد من توفير المعاهد والمراكز للإعداد والتدريب لتهيئة العاملين. ولا مناص من دراسة السوق ومعرفة اتجاهات الطلب الحالي والمستقبل للقيام بالمشروعات التي تلبّيها، كما فعل ﷺ مع الأنصارى بعد أن عرف قابلية واحتياج السلعة التي مثلت طلباً متعدداً في حينه.

وعند ذكرنا لنفع الرسول ﷺ الربا بأمر من الله، نذكر بضرورة إيجاد البديل الالاربوي الذي يعد الأسلوب الوحيد لمعالجة الكساد، وهو ما دعا

إليه جون كينز بضرورة اعتبار سعر الفائدة صفرًا، فبزوال الفائدة فإن حافز الربح سيكون مشجعاً مهما كان قليلاً وتسع المشروعات وتحد من التضخم والبطالة. وعند ذكرنا للزكاة أبرزنا دورها في التقليل من التفاوت بين أفراد المجتمع الواحد وما لها من دور في الارتفاع بما يسمى حالياً "التكافل الاجتماعي". وعندما تسد الحاجة من بيت المال للمعوزين ويقتصر بيت المال للإيفاء بمتطلباتهم نرتقي بـ"الضمان الاجتماعي" مسؤولية الدولة، وبتضامن الاثنين معًا نحقق أهداف التنمية البشرية.

وأستشهد في هذا الصدد باستنتاج جاك أوستروي حين قال عام 1960: «إن فرصة خلق اقتصاد إسلامي، واحتمالات بناء نظام مبدع جديد، حَرَيَّة بالتشجيع وهي فرصة كبيرة وسانحة، ليس ذلك لأن هذا المجتمع أو ذاك قادر على تحدي الآخرين أو نشر أخلاقه بينهم، بل لأن التقدم الاقتصادي كما جرى في أمكنة مشروع على ما يظهر بتنوع وسائله وطرقه، وتعدد تلمس السبل في هذا الاتجاه»<sup>(139)</sup>.

ويبقى كل جهد قطري محدوداً بل قاصرًا ما لم يتعزز بالجهد الإسلامي العام، ولا بأس من جعل التنمية البشرية العربية مرحلة أولى للتنمية البشرية الإسلامية؛ فباستخدام الأسلوب التكاملاني لن تكون هناك قروض ينجم عنها تبعية بل نهوض عام في القطر الفقير وسيتتفع منه أيضاً القطر الغني، وباستخدام المفهوم ذاته لن تكون هناك بطالة وأيدٍ معطلة بل سيكون هناك استخدام شامل وفي تلك الواقع التي تعاني احتياجاً للأيدي العاملة، وحتى المشروعات المقامة سيكون هدفها تكاملياً ومعايير بمحاجتها وقيامها تكاملية على النطاق الإسلامي.

## \* ملحق \*

### نص الحلف الذي عقده الرسول ﷺ بين المهاجرين والأنصار

بسم الله الرحمن الرحيم

1. هذا كتاب من محمد النبي (رسول الله) بين المؤمنين والمسلمين من قريش و(أهل) يثرب ومنتبعهم فلتحق بهم وجاحد معهم.
2. أنهم أمة واحدة من دون الناس.
3. المهاجرون من قريش على ريعتهم يتعاقلون بينهم «وهم يفدون عانيهم بالمعروف والقسط بين المؤمنين».
4. وينو عوف على ريعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين.
5. وينو الحارث (من الخزرج) على ريعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين.
6. وينو ساعدة على ريعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين.
7. وينو جشم على ريعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين.
8. وينو النجار على ريعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين.

\* المصادر: محمد حميد الله، مجموعة الوثائق السياسية في العهد النبوي والخلافة الراشدة، ط 3 (بيروت: دار الإرشاد، 1969)، ص 41-47.

9. وينو عمرو بن عوف على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين.
10. وينو النبيت على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين.
11. وينو الأوس على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى، وكل طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين.
12. وأن المؤمنين لا يتركون مُقرَّحاً بينهم أن يعطوه بالمعروف من فداء أو عقل، وألا يحالف مؤمن مولى مؤمن دونه.
13. وأن المؤمنين المتقين (أيديهم) على (كل) من بغي منهم أو ابتغى دسيعة ظلم أو إثم أو عدوان أو فساد بين المؤمنين، وأن أيديهم عليه جمياً، ولو كان ولد أحدهم.
14. ولا يقتل مؤمن مؤمناً في كافر، ولا ينصر كافراً على مؤمن.
15. وأن ذمة الله واحدة يجير عليهم أدناهم، وأن المؤمنين بعضهم موالٍ بعض دون الناس.
16. وأنه من تبعنا من يهود فإن له النصر والأسوة غير مظلومين ولا متناصر عليهم.
17. وأن سلْمَ المؤمنين واحدة، لا يسامِل مؤمن دون مؤمن في قتال في سبيل الله إلا على سواء وعدل بينهم.
18. وأن كل غازية غزت معنا يعقب بعضها بعضاً.

19. وأن المؤمنين يبيء بعضهم على بعض بما نال دماءهم في سبيل الله .

20. وأن المؤمنين المتقين على أحسن هدى وأقومه ، وأنه لا يجير مشرك مالاً لقريش ولا نفساً ولا يحول دونه على مؤمن .

21. وأنه من اعتبط مؤمناً قتلاً عن بُيْنةٍ فِي أَنْ قَوَدَ بِهِ إِلَّا أَنْ يَرْضِي وَلِيَ الْمَقْتُولِ (بالعقل) وأن المؤمنين عليه كافة ولا يحل لهم إلا قيام عليه .

22. وأنه لا يحل للمؤمن أقرّ بما في هذه الصحيفة ، وأمن بالله واليوم الآخر أن ينصر مُحدّثاً أو يئوّيه ، وأن من نصره أو آواه فإن عليه لعنة الله وغضبه يوم القيمة ، ولا يؤخذ منه صرف ولا عدل .

23. وأنه مهما اختلفتم فيه من شيء فإن مرده إلى الله وإلى محمد . . .



## الهوامش

1. برنامج الأمم المتحدة الإنمائي، تقرير التنمية البشرية لعام 1998 (البحرين: 1998)، ص 28.
2. محمد فاضل عزيز ققطان، التنمية الاقتصادية (بغداد: مطبعة المحادث، 1984)، ص 258.
3. المرجع السابق، ص 269.
4. المرجع السابق، ص 287.
5. جلال محمد أمين، «إشباع الحاجات الأساسية كمعيار في تقويم التجارب التنموية العربية»، *المستقبل العربي*، السنة 22، العدد 5 (بيروت: 1979)، ص 4.
6. جورج القصيفي، «التنمية البشرية: مراجعة نقدية للمفهوم والمضمون»، في: *التنمية البشرية في الوطن العربي* (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 1995)، ص 86.
7. المرجع السابق.
8. المرجع السابق، ص 87.
9. برنامج الأمم المتحدة الإنمائي، تقرير التنمية البشرية لعام 1990 (القاهرة: وكالة الأهرام للإعلان، 1998)، لوحة (1-2).
10. المرجع السابق، لوحة (2-2).
11. جمعية الاقتصاديين العراقيين، *تقرير التنمية البشرية في العراق عام 1995*، (بغداد، 1995)، ص 3.
12. برنامج الأمم المتحدة الإنمائي، تقرير التنمية البشرية لعام 1992 (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 1992)، ص 2.
13. جمعية الاقتصاديين العراقيين، مرجع سابق، ص 3.

14. برنامج الأمم المتحدة الإنمائي، *تقرير التنمية البشرية لعام 1993* (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 1993)، ص. 3.
15. جمعية الاقتصاديين العراقيين، مرجع سابق، ص. 4.
16. برنامج الأمم المتحدة الإنمائي، *تقرير التنمية البشرية لعام 1996* (نيويورك: جامعة أوكسفورد، 1996)، ص. 3.
17. برنامج الأمم المتحدة الإنمائي، *تقرير التنمية البشرية لعام 1998*، مرجع سابق، ص. 1.
18. باسل البستاني، *تمويل التنمية البشرية في الوطن العربي*، سلسلة دراسات التنمية البشرية، العدد 3 (نيويورك: الأمم المتحدة، 1996)، ص. 16.
19. برنامج الأمم المتحدة الإنمائي، *تقرير التنمية البشرية لعام 1998*، مرجع سابق، ص. 14.
20. برنامج الأمم المتحدة الإنمائي، *تقرير التنمية البشرية لعام 1994* (بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 1994)، ص. 62.
21. برنامج الأمم المتحدة الإنمائي، *تقرير التنمية البشرية لعام 1998*، مرجع سابق، ص. 15.
22. باسل البستاني «مراجع سابق، ص. 42-53.
23. القرآن الكريم، سورة آل عمران، آية 30.
24. القرآن الكريم، سورة الأنعام، آية 94.
25. انظر القرآن الكريم: الآية 111 من سورة النحل، والآية 14 من سورة الإسراء، والآية 100 من سورة طه، والآية 12 من سورة العنكبوت، والآية 38 من سورة المدثر، والآية 35 من سورة النازعات.
26. أبو الأعلى المودودي، *أسس الاقتصاد بين الإسلام والنظم المعاصرة ومعضلات الاقتصاد وحلها في الإسلام*، ترجمة محمد عاصم الحداد (جدة: الدار السعودية للنشر والتوزيع، 1985)، ص. 125.

- . 27. المراجع السابق، ص 126.
- . 28. القرآن الكريم «سورة البقرة»، آية 30.
- . 29. القرآن الكريم، سورة البقرة، آية 31.
- . 30. القرآن الكريم، سورة الجاثية، آية 13.
- . 31. محسن عبد الحميد، الإسلام والتنمية الاجتماعية (بغداد: دار الأنبار، 1989)، ص 34.
- . 32. القرآن الكريم، سورة الرعد، آية 11.
- . 33. القرآن الكريم، سورة هود، آية 61.
- . 34. ابن تيمية، المحسنة ومسؤولية الحكومة الإسلامية، تحقيق صلاح عزام (القاهرة: مطبوعات الشعب، 1976)، ص 14.
- . 35. المراجع السابق، ص 13.
- . 36. القرآن الكريم، سورة القصص، آية 77.
- . 37. القرآن الكريم، سورة الإسراء، آية 16.
- . 38. ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ط 2، ج 1 (بيروت: دار الجليل، 1990)، ص 49.
- . 39. محسن عبد الحميد، حق المعارضة السياسية في المجتمع الإسلامي (طهران: دار إحسان للنشر والتوزيع، 1993)، ص 17-18.
- . 40. القرآن الكريم، سورة هود، آية 59.
- . 41. رواه أبو داود والترمذى وقال حديث حسن، ورواه النسائي بسند صحيح بطريق آخر.
- . 42. محسن عبد الحميد، حق المعارضة السياسية في المجتمع الإسلامي، مرجع سابق، ص 18.

43. البلاذري، فتوح البلدان، تحقيق رضوان محمد رضوان، ج 2 (بيروت: دار الكتب العالمية، 1978)، ص 190.
44. القرآن الكريم، سورة البقرة، آية 34.
45. القرآن الكريم، سورة الحجاثية، آية 13.
46. القرآن الكريم، سورة الحجر، آية 21.
47. عبد الهادي علي النجار، الإسلام والاقتصاد، سلسلة عالم المعرفة، العدد 63 (الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، 1983)، ص 241.
48. المرجع السابق، ص 247.
49. المنذري، الترغيب والترهيب في الحديث الشريف، تحقيق مصطفى محمد عمارة، ج 1 (القاهرة: الدار المصرية اللبنانية، 1987)، ص 136. الحديث الأول رواه مسلم وابن ماجة والنسائي، والحديث الثاني رواه الطبراني في الأوسط بإسناد جيد.
50. البخاري، صحيح البخاري بحاشية السندي، ج 2، باب من أحيا أرضاً (بغداد: دار التربية، 1986)، ص 48.
51. أبو يوسف، الخراج (بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر 1979)، ص 66.
52. رواه مسلم في باب فضل الغرس والزرع.
53. البخاري، مرجع سابق، ج 3، باب ما يكره المثلة، ص 312.
54. القرآن الكريم، سورة الزمر، آية 9.
55. البخاري، مرجع سابق، ج 1، باب العلم قبل القول، ص 24.
56. المرجع السابق، باب رفع العلم، ص 26.

- . 57. المراجع السابق، باب هل يجعل للنساء يوم على حدة في العلم، ص 30.
- . 58. عبد النور، «التربيّة وتنمية الموارد البشرية»، مجلة الإسلام اليوم، العدد 13 (الرباط: الأسيسكو، 1416هـ/1995)، ص 106.
- . 59. القرآن الكريم، سورة القصص، آية 77.
- . 60. عبد الكريم زيدان، *الوجيز في أصول الفقه*، ط 6 (طهران: دار إحسان للنشر والتوزيع، د. ت)، ص 379.
- . 61. الشاطبي، *الموافقات في أصول الأحكام*، ج 2 (القاهرة: طبعة مصطفى محمد)، ص 5-4.
- . 62. انظر: الإمام أبو حامد الغزالى، *إحياء علوم الدين*، ج 4 (بيروت: دار الندوة الجديدة، د. ت)، ص 230-239.
- . 63. عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، ص 380.
- . 64. خالد رشيد الجميلى، *المدخل للدراسة الشرعية الإسلامية والقانون* (الموصل: مطبعة التعليم العالى، 1989)، ص 44.
- . 65. عبد الكريم زيدان، مرجع سابق، ص 381.
- . 66. المراجع السابق، ص 237.
- . 67. خالد رشيد الجميلى، مرجع سابق، ص 161-163.
- . 68. حمد عبيد الكبيسي، *أصول الأحكام* (بغداد: مطبعة جامعة بغداد، د. ت)، ص 178-179.
- . 69. المراجع السابق، ص 187.
- . 70. المراجع السابق، ص 188.
- . 71. الجصاص، *أحكام القرآن*، ج 3 (القاهرة: المطبعة المصرية، د. ت)، ص 165.

72. محمد إبراهيم منصور، «محاولة لتفسير الواقع الاقتصادي في العالم الثالث»، ندوة الاقتصاد الإسلامي، معهد البحث والدراسات العربية، القاهرة، 1983، ص 49-51.
73. محمد شوقي الفنجرى، «الإسلام وعدالة التوزيع»، ندوة الاقتصاد الإسلامي، مرجع سابق، ص 348.
74. محمد فاروق البهان، «شرعية تدخل الدولة في الشؤون الاقتصادية في نظر الإسلام»، ندوة الاقتصاد الإسلامي، مرجع سابق، ص 337.
75. محمد قطب، *مناهج التربية الإسلامية*، ط 3 (طهران: دار إحسان للنشر والتوزيع، د. ت)، ص 41.
76. المراجع السابقة، ص 58.
77. القرآن الكريم، سورة التحل، آية 89.
78. القرآن الكريم، سورة الحج، آية 67.
79. محسن عبد الحميد، *التنمية الاجتماعية في الإسلام*، مرجع سابق، ص 21.
80. القرآن الكريم، سورة البقرة، آية 256.
81. القرآن الكريم، سورة الأنفال، آية 60.
82. القرآن الكريم، سورة ص، آية 26.
83. الماوردي، *الأحكام السلطانية والولايات الدينية* (القاهرة: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى الباب الحلبي، 1960)، ص 61 و 245.
84. رواه ابن ماجه بإسناد حسن والبيهقي.
85. برامج الأمم المتحدة الإنمائي، *报告 التنمية البشرية لعام 1998*، مرجع سابق.
86. محمد شوقي الفنجرى، مرجع سابق، ص 350.

87. محمد إبراهيم منصور، مرجع سابق، ص 56.
88. المراجع السابق، ص 56-57.
89. أبو حامد الغزالى، مرجع سابق، ج 2، ص 140.
90. محمد شوقي الفنجرى، مرجع سابق، ص 338.
91. القرآن الكريم، سورة إبراهيم، آية 34.
92. القرآن الكريم، سورة يس، آية 47.
93. القرآن الكريم، سورة الإسراء، آية 26.
94. محمد شوقي الفنجرى، مرجع سابق، ص 350-351.
95. محمد شوقي الفنجرى، مرجع سابق، ص 344.
96. المراجع السابق.
97. برنامج الأمم المتحدة الإنمائى، *تقرير التنمية البشرية لعام 1998*، مرجع سابق، ص 58.
98. عبد الهادى على النجار، *الإسلام والاقتصاد*، مرجع سابق، ص 26-31.
99. ابن تيمية، مرجع سابق، ص 30.
100. البهى الخزلى، *الإسلام لاشيوعية ولا رأسمالية* (القاهرة: مطبعة دار الكتاب العربي، 1951) ، ص 720.
101. محمد عبد المنعم الجمال، *موسوعة الاقتصاد الإسلامى* (القاهرة: دار الكتاب المصرى، 1980) ، ص 291.
102. انظر: محمد فاروق النبهان، *الاتجاه الجماعي في التشريع الاقتصادي الإسلامي* (دمشق: دار الفكر، 1970) ، ص 187-218.
103. يوسف القرضاوى، «اتباع سياسة الإغناط بالزكاة»، *مجلة الاقتصاد الإسلامي*، العدد 13 (دبي: ذو الحجة 1402هـ/تشرين الأول 1982)، ص 14.

104. هاشم علوان السامرائي ومحسن عليوي السلمان ، «بعض جوانب السياسة المالية في عصر الإسلام»، مجلة كلية الإدارة والاقتصاد. جامعة بغداد، المجلد 2، العدد 2 (بغداد: حزيران / يونيو 1982)، ص 279.
105. أسامة عبد المجيد العاني وصاحب نعمة، «بيت المال في عصر الخلافة الراشدة»؛ مجلة كلية الإدارة والاقتصاد. جامعة بغداد، المجلد 3، العدد 7 (بغداد: 1996)، ص 42.
106. يوسف القرضاوي، «حسن الإدارة»، مجلة الاقتصاد الإسلامي، العدد 01 (ديسمبر: رمضان 1402هـ/ تموز 1982)، ص 20.
107. أبو يوسف، مرجع سابق، ص 38. والرجلان هما: عثمان بن حنيف وحديفة بن اليمان رضي الله عنهمَا.
108. القرآن الكريم، سورة التوبه، آية 60.
109. يوسف القرضاوي، «حسن توزيع حصيلة الزكاة»، مجلة الاقتصاد الإسلامي، العدد 12 (ديسمبر: ذو القعدة 1402هـ/ أيلول 1982)، ص 12-8.
110. المراجع السابق، ص 13-14.
111. البخاري، مرجع سابق، ج 1، ص 257.
112. يوسف القرضاوي، «اتباع سياسة الإغناط بالزكاة»، مرجع سابق، ص 7-10.
113. المراجع السابق.
114. المراجع السابق، ص 13-14.
115. برنامج الأمم المتحدة الإنمائي، تقرير التنمية البشرية لعام 1998، مرجع سابق، ص 4.
116. انظر: صبحي فندي خضر الكبيسي، مرجع سابق، ص 207-218.
117. الماوردي، مرجع سابق، ص 215.

118. المرجع السابق، ص 245.
119. عبد العزيز الدوري «دور الوقف في التنمية»، المستقبل العربي، العدد 221 (بيروت: تموز/يوليو 1997)، ص 4.
120. المرجع السابق، ص 9.
121. المرجع السابق، ص 10.
122. المرجع السابق، ص 18.
123. المرجع السابق، ص 23.
124. القرآن الكريم، سورة الإسراء، آية 27.
125. القرآن الكريم، سورة التوبة، آية 34.
126. برنامج الأمم المتحدة الإنمائي، تقرير التنمية البشرية لعام 1998، مرجع سابق، ص 1.
127. المرجع السابق، ص 54.
128. أسامة عبد المجيد العاني، «رؤى اقتصادية لأول وثيقة سنها الرسول ﷺ»، مجلة الإسلام اليوم، العدد 13 (الرباط: الأسيسكو، 1416هـ/1995)، ص 21.
129. القرآن الكريم، سورة الأعراف، آية 74.
130. القرآن الكريم، سورة الززلة، آية 7 و 8.
131. أسامة عبد المجيد العاني، مرجع سابق، ص 21.
132. أخرجه أبو داود والترمذى والنسائى وابن ماجه وحسنه الترمذى.
133. البخارى، مرجع سابق «ج 2، ص 26».
134. انظر: أسامة عبد المجيد العاني، مرجع سابق، ص 21-22.

135. انظر: المرجع السابق، ص 25.
136. القرآن الكريم، سورة الروم، آية 39.
137. انظر: أسامة عبدالمجيد العاني، مرجع سابق، ص 27-30.
138. يوسف القرضاوي، فقه الزكاة، ج 2 (بيروت: مؤسسة الرسالة ودار الإرشاد، 1969)، ص 71-72.
139. جاك أوستروي، الإسلام والتنمية الاقتصادية (دمشق: دار الفكر، د. ت)، ص 118.

## **نبذة عن المؤلف**

**أسامة عبدالمجيد العاني** : حاصل على درجة البكالوريوس في الاقتصاد من جامعة بغداد عام 1981 ، وعلى درجتي الماجستير والدكتوراه من معهد طشقند للاقتصاد الوطني بأوزبكستان عامي 1986 و 1990 .

درس مادة الاقتصاد في جامعات الكوفة وبغداد والمستنصرية منذ عام 1992 . وشغل منصب رئيس قسم الدراسات الاقتصادية بمركز دراسات وبحوث الوطن العربي في الجامعة المستنصرية في الفترة 1997-1999 . ويعمل حالياً أستاذًا مساعدًا في مادة الاقتصاد بالجامعة المستنصرية .

له عدد من البحوث والدراسات العلمية المنشورة في مجال الاقتصاد الصناعي ، مثل «مستقبل الصناعة في الوطن العربي» (2000) ، وفي مجال الاقتصاد الإسلامي ، مثل «رؤية اقتصادية لأول وثيقة سنها الرسول ﷺ» (1995) ، وكذلك في مجال الاقتصاد الدولي ، منها «منظمة التجارة العالمية وأثرها على الاقتصادات العربية» (1999) .



صدر من سلسلة "دراسات استراتيجية"»

| العنوان                                    | المؤلف                  | العدد |
|--------------------------------------------|-------------------------|-------|
| الهروب في العالم، الاتجاهات العالمية       | جيمس لي ري              | 1     |
| ومستقبل الشرق الأوسط                       | ديفيد جارمن             | 2     |
| مستلزمات الردع: مفاتيح                     |                         |       |
| التحكم بسلوك المتصم                        |                         |       |
| التسوية السلمية للصراع العربي - الإسرائيلي | هيثم الكيلاني           | 3     |
| وتأثيرها في الأمن العربي                   |                         |       |
| النفط في مطلع القرن الحادي والعشرين:       | هشام أمير أحمدي         | 4     |
| تفاعل بين قوى السوق والسياسة               |                         |       |
| مستقبل الدبلوماسية في ظل الواقع الإعلامي   | حيدر بدوي صادق          | 5     |
| والاتصالي الحديث: بعد العربي               |                         |       |
| تركيا والعرب: دراسة في                     | هيثم الكيلاني           | 6     |
| العلاقات العربية - التركية                 |                         |       |
| القدس معضلة السلام                         | سمير الزين ونبيل السهلي | 7     |
| أثر السوق الأوروبية الموحدة على القطاع     | أحمد حسين الرفاعي       | 8     |
| المصرف الأوروبي والمصارف العربية           |                         |       |
| المسلمون والأوربيون                        | سامي الخزندار           | 9     |
| نحو أسلوب أفضل للتعايش                     |                         |       |
| إسرائيل ومشاريع المياه التركية             | عني عبد الرحمن السبعاوي | 10    |
| مستقبل الحوار المائي العربي                |                         |       |
| تطور الاقتصاد الإسرائيلي 1948-1996         | نبيل السهلي             | 11    |

العرب والجماعة الأوربية في عالم متغير  
المشروع "الشرق أوسطي"  
أبعاده- مرتکزاته- تناقضاته  
النفط العربي خلال المستقبل المنظور  
معالم محورية على الطريق  
بدايات النهضة الثقافية في منطقة الخليج العربي  
في النصف الأول من القرن العشرين  
دور الجهاز المصرفى والبنك المركبى فى تنمية  
الأسواق المالية في البلدان العربية  
مفهوم «النظام الدولى» بين العلمية والتمنطية  
الالتزام بمعايير المحاسبة والتدقیق الدولیة  
کشرط لانضمام الدول إلى منظمة التجارة العالمية  
الاستراتیجیة العسكرية الإسرائیلیة  
الأمن الغذائي العربي، المتضمنات الاقتصادیة  
والتغيرات المحتملة (التركيز على الجبوب)  
مشروعات التعاون الاقتصادي الإقليمية والدولية  
مجلس التعاون للدول الخليج العربية: خيارات وبدائل  
نحو أمن عربي للبحر الأحمر  
العلاقات الاقتصادية العربية - التركية  
البحث العلمي العربي وتحديات القرن القادم  
برنامـج مقترـح لـلاتصالـ والـربط بـين الجـامعـات  
الـعـربـيـةـ وـمـؤـسـسـاتـ التـنـميةـ  
استراتیجیة التفاوض السورية مع إسرائیل

12 - عبدالفتاح الرشدان  
13 - ماجد كـيـالي  
14 - حسين عبد الله  
15 - مفيد الـزيـدي  
16 - عبد المنعم السيد علي  
17 - مدوح محمود مصطفى  
18 - محمد مطر  
19 - أمين محمود عطايا  
20 - سالم توفيق النجفي  
21 - إبراهيم سليمان المهاـنـاـ  
22 - عـمـادـ قـدـورـةـ  
23 - جلال عبد الله معرض  
24 - عـادـلـ عـروـضـ  
وسـاميـ عـروـضـ  
25 - محمد عبد القادر محمد

الرؤية الأمريكية للصراع المصري- البريطاني  
من حريق القاهرة حتى قيام الثورة  
الديمقراطية وال الحرب في الشرق الأوسط  
**خلال الفترة 1945-1989.**

26 - ظاهر محمد صقر الحسناوي

الجيش الإسرائيلي : الخلفية ، الواقع ، المستقبل  
دبلوماسية الدول العظمى في ظل النظام  
الدولي تجاه العالم العربي

27 - صالح محمود القاسم

الصراع الداخلي في إسرائيل  
(دراسة استكشافية أولية)

28 - فايز سارة

ال الأمن القومي العربي ودول الجوار الأفريقي  
الاستثمار الأجنبي المباشر الخاص في الدول النامية

29 - عدنان محمد هياجنة

الجسم والاتجاه والمستقبل  
نحو صياغة نظرية لأمن دول مجلس

30 - جلال الدين عز الدين علي

التعاون لدول الخليج العربية  
خصائص ترسانة إسرائيل التووية

31 - سعد ناجي جراد  
وعبدالسلام إبراهيم بغدادي

32 - هيل عجمي جميل

دراسة في الوظيفة الإقليمية والدولية  
لإسرائيل خلال الأعوام القادمة

33 - كمال محمد الأسطل

الإعلام العربي أمام التحديات المعاصرة

34 - عصام فاهم العامري  
وبناء «الشرق الأوسط الجديد»

35 - علي محمد العائدي

36 - مصطفى حسين المسوكل  
محددات الطاقة الضريبية في الدول النامية  
مع دراسة للطاقة الضريبية في البر

37 - أحمد محمد الرشيد  
التسوية السلمية لمنازعات الحدود والمنازعات  
الإقليمية في العلاقات الدولية المعاصرة

38 - إبراهيم خالد عبدالكريم  
الاستراتيجية الإسرائيلية إزاء شبه الجزيرة العربية

39 - جمال عبد الكريم الشلبي  
التحول الديمقراطي وحرية الصحافة في الأردن

40 - أحمد سليم البرصان  
إسرائيل والولايات المتحدة الأمريكية  
وحرب حزيران/يونيو 1967

41 - حسن بكر أحمد  
العلاقات العربية. التركية بين الماضي والمستقبل

42 - عبدالقادر محمد فهمي  
دور الصين في البنية الهيكلية للنظام الدولي

43 - عوني عبدالرحمن السبعاوي  
العلاقات الخليجية- التركية

44 - إبراهيم سليمان مهنا  
معطيات الواقع، وآفاق المستقبل  
التحضر وهيمنة المدن الرئيسية في الدول

45 - محمد صالح العجيلي  
العربية: أبعاد وأثار على التنمية المستدامة  
دولة الإمارات العربية المتحدة

46 - موسى السيد علي  
دراسة في الجغرافيا السياسية  
القضية الكردية في العراق من الاستنزاف إلى

47 - سمير أحمد الزين  
تهديد الجغرافيا السياسية  
النظام العربي: ماضيه، حاضره، مستقبله

التنمية وهجرة الأدمغة في العالم العربي 48  
 سيادة الدول في ضوء الحماية الدولية لحقوق الإنسان 49  
 ظاهرة الطلاق في دولة الإمارات العربية المتحدة:  
 أسبابه واتجاهاته - مخاطره وحلوله (دراسة ميدانية) 50  
 الأزمة المالية والتقدمة في دول جنوب شرق آسيا 51  
 موقع التعليم لدى طرف الصراع العربي - الإسرائيلي 52  
 في مرحلة المواجهة المسلحة والمشد الأيديولوجي  
 العلاقات الروسية - العربية في القرن العشرين وأفانها 53  
 مكانة حق العودة في الفكر السياسي الفلسطيني 54  
 أمن إسرائيل: الجوهر والأبعاد 55  
 آسيا مسرح حرب عالمية محتملة 56  
 مؤسسات الاستشراق والسياسة 57  
 الغربيّة تجاه العرب والمسلمين  
 واقع التنشئة الاجتماعية واتجاهاتها : دراسة 58  
 ميدانية عن محافظة القنيطرة السورية  
 حزب العمل الإسرائيلي 1968 - 1999 59  
 علاقة الفساد الإداري بالخصائص الفردية 60  
 والتنظيمية لموظفي الحكومة ومنظماتها  
 حالة دراسية من دولة عربية

61 - رضا عبدالجبار الشمري  
البيئة الطبيعية في دول مجلس التعاون لدول الخليج العربية والاستراتيجية المطلوبة

62 - خليل اسماعيل الحديشي  
الوظيفية والنهج الوظيفي في نطاق جامعة الدول العربية

63 - علي سعيد فؤاد النقر  
السياسة الخارجية اليابانية دراسة تطبيقية على شرق آسيا

64 - خالد محمد الجمعة  
آلية تسوية المنازعات في منظمة التجارة العالمية

65 - عبدالحاليق عبدالله  
المبادرات والاستجابات في السياسة الخارجية لدولة الإمارات العربية المتحدة

66 - إسماعيل عبدالفتاح عبدالكافى  
التعليم والهوية في العالم المعاصر (مع التطبيق على مصر)

67 - الطاهرة السيد محمد حمية  
سياسات التكيف الاقتصادي المدعمة بالصندوق أو من خارجه : عرض للدراسات

68 - عصام سليمان الموسى  
تطوير الشفافة الجماهيرية العربية

69 - علي أسعد وطفة  
التربية إزاء تحديات التحصّب والعنف في العالم العربي

70 - أسامة عبدالمجيد العاني  
المتّهور الإسلامي للتنمية البشرية

## **قواعد النشر**

### **أولاً - القواعد العامة:**

- .1. تقبل البحوث ذات الصلة بالدراسات الاستراتيجية، وباللغة العربية فحسب.
- .2. يشترط ألا يكون البحث قد سبق نشره، أو قدم للنشر في جهات أخرى.
- .3. يراعى في البحث اعتماد الأصول العلمية والمنهجية المتعارف عليها في كتابة البحوث الأكاديمية.
- .4. يتبعن ألا يزيد عدد صفحات البحث على 50 صفحة مطبوعة (A4)، بما في ذلك الهامش، والمراجع، والملاحق.
- .5. يقدم البحث مطبوعاً في نسختين، بعد مراجعته من الأخطاء الطابعية.
- .6. يرفق الباحث بياناً موجزاً بسيرته العلمية، وعنوانه بالتفصيل، ورقم الهاتف والفاكس (إن وجد).
- .7. على الباحث أن يقدم موافقة الجهة التي قدمت له دعماً مالياً، أو مساعدة علمية (إن وجدت).
- .8. تكتب الهامش بأرقام متسلسلة، وتوضع في نهاية البحث مع قائمة المراجع.
- .9. تطبع الجداول والرسوم البيانية على صفحات مستقلة، مع تحديد مصادرها، ويشار إلى مواقعها في متن البحث.
- .10. تقوم هيئة التحرير بالمراجعة اللغوية، وتعديل المصطلحات بالشكل الذي لا يخل بمحنتوي البحث أو مضمونه.
- .11. يراعى عند كتابة الهامش ما يلي:  
الكتب: المؤلف، عنوان الكتاب (مكان النشر: دار النشر، سنة النشر)، الصفحة.  
الدوريات: المؤلف، «عنوان البحث»، اسم الدورية، العدد (مكان النشر: تاريخ النشر)، الصفحة.

## **ثانياً - إجراءات النشر**

1. ترسل البحوث والدراسات باسم رئيس تحرير «دراسات استراتيجية».
2. يتم إخطار الباحث بما يفيد تسلمه بحثه خلال شهر من تاريخ التسلم.
3. يرسل البحث إلى ثلاثة محاكمين من ذوي الاختصاص في مجال البحث بعد إجازته من هيئة التحرير، على أن يتم التحكيم في مدة لا تتجاوز أربعة أسابيع من تاريخ إرسال البحث للتحكيم.
4. يخطر الباحث بقرار صلاحية البحث للنشر من عدمها خلال ثمانية أسابيع على الأكثر من تاريخ تسلم البحث.
5. في حالة ورود ملاحظات من المحكمين؛ ترسل الملاحظات إلى الباحث لإجراء التعديلات الالزامية، على أن تعاد خلال مدة أقصاها شهر.
6. تصبح البحوث والدراسات المشورة ملكاً لمركز الإمارات للدراسات والبحوث الاستراتيجية، ولا يحق للباحث إعادة نشرها في مكان آخر دون الحصول على موافقة كتابية من المركز.



قسيمة اشتراك في سلسلة  
«دراسات استراتيجية»

الاسم : .....  
المؤسسة : .....  
العنوان : .....  
ص.ب : ..... المدينة : .....  
الرمز البريدي : .....  
الدولة : .....  
هاتف : ..... فاكس : .....  
البريد الإلكتروني : .....  
بعد الاشتراك : (من العدد : ..... إلى العدد : ..... )

**رسوم الاشتراك\***

|           |            |                      |
|-----------|------------|----------------------|
| للأفراد:  | 220 درهماً | 60 دولاراً أمريكياً  |
| للمؤسسات: | 440 درهماً | 120 دولاراً أمريكياً |

- للاشتراك من داخل الدولة يقبل الدفع النقدي ، والشيكات ، والحوالات النقدية .
- للاشتراك من خارج الدولة تقبل فقط الحوالات المصرفية شاملة المصروفات . على أن تسدد القيمة بالدرهم الإمارتاني أو بالدولار الأمريكي باسم مركز الإمارات للدراسات والبحوث الاستراتيجية .

حساب رقم 0590712138 - بنك المشرق - فرع شارع خليفة

ص.ب: 858 أبوظبي - دولة الإمارات العربية المتحدة

ترجى موافاتنا بنسخة من إيصال التحويل مرافق لقسيمة الاشتراك إلى العنوان التالي :

**مركز الإمارات للدراسات والبحوث الاستراتيجية**

**قسم التوزيع والمعارض**

ص.ب: 4567 أبوظبي - الإمارات العربية المتحدة

هاتف: (9712) 6426533 (9712) 6424044 فاكس:

البريد الإلكتروني: books@ecssr.ac.ae

الموقع على الإنترنت: Website: <http://www.ecssr.ac.ae>

\* تشمل رسوم الاشتراك الرسوم البريدية، وتحتفظ تكلفة اثنى عشر عددًا من تاريخ بدء الاشتراك.





Bibliotheca Alexandrina



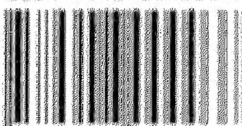
0406983

مكتبة الدراسات والبحوث الاستراتيجية

e-mail: pubdis@ccsr.ac.ae , 971-2-6438844 , 700-7447778

ISSN 1681-1204

ISBN 9948-00-003-x



9 789948 000037

